GOVERNMENT OF INDIA

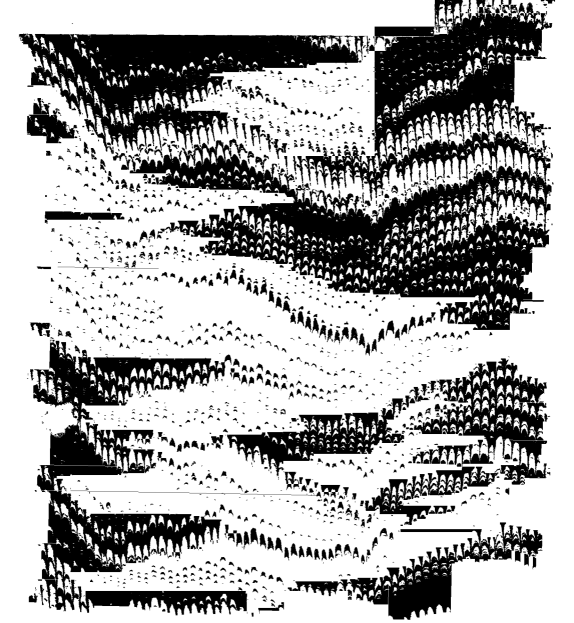
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

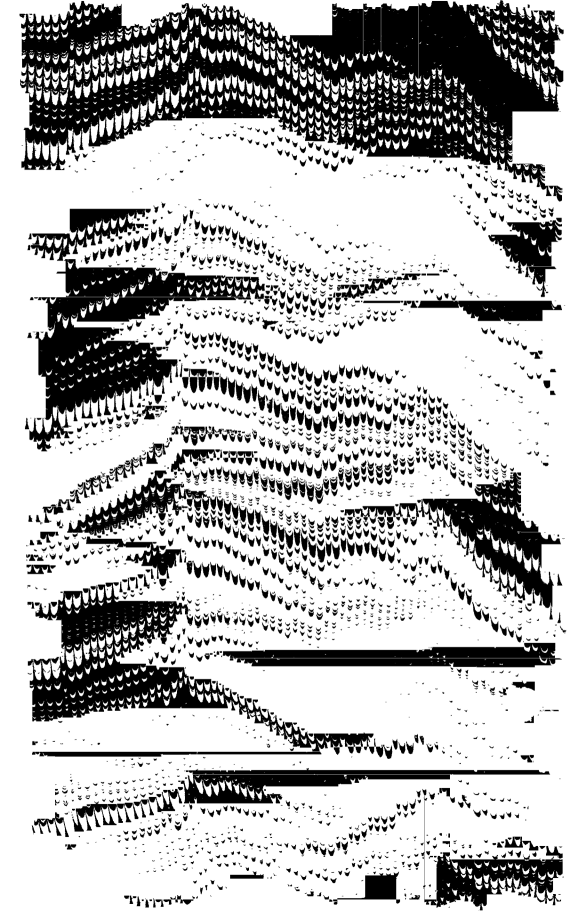
ARCHÆOLOGICAL

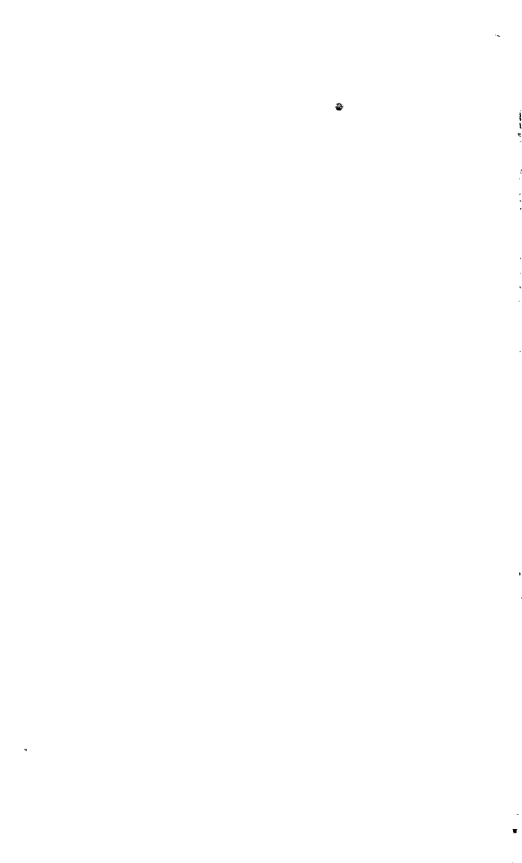
LIBRARY

CALL No. 294 | Bax

D.G.A. 79







# ŒUVRES DE AUGUSTE BARTH

#### TOME PREMIER

# LES RELIGIONS DE L'INDE

BULLETINS DES RELIGIONS DE L'INDE

1880-1886







Photo. Pirou

Imp. Berthaud, Paris

#### QUARANTE ANS D'INDIANISME



DE ,

122



# AUGUSTE BARTH

Recueillies à l'occasion de son quatre-vingtième anniversaire

TOME PREMIER

## LES RELIGIONS DE L'INDE

ΕT

BULLETINS DES RELIGIONS DE L'INDE





ERNEST LEROUX, ÉDITEUR

28, RUE BONAPARTE, 28



| CEN RA  | L ARCHAE | COLOGICAL |
|---------|----------|-----------|
|         | RY, NEW  |           |
| Acc. No | 13 439   |           |
| Date    | 30.6.    | 196       |
| Call No | 29.6     | 1960      |
|         | Bas      | _         |
|         | 1000     | •         |

Les membres du Comité qui s'était formé pour fêter le jubilé de M. Auguste Barth, se sont présentés chez lui le 22 mars 1914, jour de son quatre-vingt-unième anniversaire. Plusieurs amis personnels du Maître s'étaient joints à eux, quelques-uns venus tout exprès à Paris.

En lui offrant au nom de tous les souscripteurs les deux premiers volumes de la réédition de ses Œuvres, M. E. Senart s'est fait en termes chaleureux l'interprète des sentiments de tous.

Dans une réponse improvisée sous le coup d'une réelle émotion, M. Auguste Barth a remercié ses confrères et amis: avec sa simplicité et sa modestie coutumières, il a tenu à reporter tout l'honneur de leur démarche sur les études indiennes qu'il a conscience d'avoir toujours servies — moins bien, dit-il, qu'il ne l'eût voulu, mais assurément du mieux qu'il a pu.

M. MEILLET a alors donné, au nom de M. Michel Bréal, retenu chez lui par sa santé, lecture de la lettre suivante:

### Cher et honoré Confrère,

Vous ne m'avez pas laissé ignorer en quelles dispositions vous voyez approcher le jour où vos confrères de l'Institut, vos collègues et vos élèves vont enfin tâcher de vous dire les sentiments d'affection qu'ils ont pour vous.

Vous m'avez déclaré que vous voudriez que ce jour fût déju vassé.

Je ne veux pas prolonger inutilement ce qui est une sorte de

tourment pour vous et ce qui est pour nous une dette que nous sommes heureux d'acquitter.

Laissez-moi donc vous dire simplement que nous sommes fiers de vous avoir, que nous savons tout ce que vous avez fait pour nous, et qu'aussi longtemps que nous vous aurons nous posséderons une précieuse image de l'Alsace savante.

Notre désir est donc que vous viviez longtemps et heureux pour continuer des travaux qui ont replacé la France à son rang traditionnel, comme le reconnaissent tous ceux qui ont quelque idée de la marche, du progrès des études orientales.

Personne ne s'en félicitera plus que votre vieil et dévoué confrère.

En l'en remerciant, M. Auguste Barth a tenu à associer dans un sentiment commun de reconnaissance profonde tous les correspondants dont les lettres et télégrammes de félicitations lui étaient parvenus de divers points d'Europe, d'Asie et d'Amérique.

Nous ne croyons pouvoir mieux faire que de reproduire ici l'allocution prononcée par M. E. Senart. Ce sera la préface toute naturelle d'une publication dont elle rappelle l'occasion et définit l'objet.

En voici les termes :

#### Bien cher Ami,

A me faire le porte-parole des confrères, des amis, qui vous entourent à cette heure et qui, par surcroît, représentent un si grand nombre d'amis absents, je me sens un peu plus près de votre cœur; j'en éprouve une vraie joie.

Elle se nuance d'une légère inquiétude.

C'est que je vous arrive en commissionnaire. Chacun sait combien ouvert et cordial est pour tous votre accueil. Mais me voici chargé d'un présent que, à vrai dire, — vous voyez que je n'y mets nulle modestie — nous estimons très précieux, dont

la vue cependant risque de froncer votre sourcil, votre sourcil redoutable.

Vous qui avez si souvent, et avec une si secourable sympathie, encouragé le travail d'autrui, pour vous et pour votre œuvre vous réservez des sévérités intransigeantes.

Quand nous conçûmes le projet de célébrer ce jubilé en recueillant vos écrits épars, c'est moi qui fus envoyé en ambassade pour obtenir votre assentiment. Mes mandants estimaient, et je ne laisse pas que d'en tirer vanité, que votre indulgence envers le vieux camarade aurait quelque pouvoir pour rompre la première révolte qu'il fallait prévoir de votre modestie ombrageuse. On n'ignore pas quel est votre scrupule devant la plus lointaine apparence de vanité ou de présomption. Si je n'ai emporté que votre... résignation, permettez-moi aujourd'hui de vous présenter les prémices de notre entreprise sous une puissante sauvegarde, couverts par l'approbation chaleureuse qu'elle a rencontrée partout auprès de vos confrères en indianisme.

Rassurez-vous pleinement, cher ami. En relisant page par page ces volumes, nous avons pu juger combien les morceaux, même les plus anciens, en demeurent actuels, vivants, suggestifs.

Mais vous n'êtes pas moins rebelle à vous contenter vous-même que vous ne fûtes toujours impénétrable a tout mobile ambitieux.

Quand, jadis. dans votre jeune solitude de Bouxviller, vous fûtes touché par la curiosité du monde hindou, il se levait devant vous coloré encore par tout le prestige d'une évocation récente, par toutes les promesses du mystère. Ce ne fut ni la vision d'une carrière à parcourir ni le rêve d'un renom à fonder qui vous séduisit.

Je vous vois, à ce moment, également ardent a la culture des mathématiques et a la culture des lettres, partageant vos loisirs studieux entre Platon, Aristophane et Shukespeare; je vous vois également sensible aux charmes de la nature et passionné de savoir, aussi prompt à saisir le bâton ferré du voyageur qu'infatigable à vous plonger dans les livres. Je ne suis pas certain que l'Himalaya, avec ses sommets inviolés, ne vous ait pas at-

tiré presque autant que la singularité bigarrée et la pensée nuageuse du monde qu'il enserre. Votre vocation d'indianiste m'apparaît un peu, si j'ose dire, comme un élan d'alpinisme. En vérité, vous portiez en vous le goût des hauteurs, une robustesse merveilleuse à escalader les plus âpres, le besoin d'en respirer constamment l'air pur, dégagé des contaminations d'enbas. Mais votre attitude n'a jamais été l'effort tendu, aisément apprêté et avantageux de l'alpiniste amateur; vous êtes le montagnard qui fréquente les sommets comme sa demeure naturelle, que les horizons immenses n'éblouissent pas, qui garde bien intact le sens de toutes les réalités prochaines, la prise solide sur l'ambiance familière.

C'est ainsi que vous avez su associer dans une juste harmonie les vues les plus étendues au savoir le plus minutieux, et au détachement le plus sincère l'activité la plus inlassable. Là a été la source, le secret de votre incomparable autorité.

Les tâches professionnelles les plus diverses vous ont toujours trouvé parfaitement prêt : qu'il s'agisse d'épigraphie ou d'interprétation védique, qu'il y ait à percer la brume des spéculations mystiques ou à calculer des dates, vous êtes toujours à l'heure dite armé de pied en cap. Cependant, trop averti pour vous illusionner sur la durée des systèmes individuels, trop éclairé pour vous soustraire au tourment des conclusions générales, vous êtes demeuré assez peu pressé d'écrire.

C'est comme un service d'amitié que vous aviez accordé à la Revue germanique votre premier essai consacré à la Bhagavad-Gîtà. Il a fallu que l'on vous demandât un article d'Encyclopédie pour faire naître votre admirable tableau des Religions de l'Inde. Vous avez, certes, apporté à nos connaissances de riches contributions; mais plus encore, vous avez exercé dans nos études une sorte de magistrature volontiers reconnue.

C'est en 1872 que votre article sur le Bhâminîvilâsa de Bergaigne nous apporta de Genève la bonne nouvelle qu'un indianiste nous était né. Depuis lors vous avez infatigablement, dans vos Bulletins, dans la Revue critique, dans le Journal des Savants, ailleurs encore, voué à l'examen des publications nouvelles, toutes les ressources du savoir le plus vaste, du jugement

le plus mesuré, de la pensée la plus pénétrante, servis par une langue toujours limpide et ferme, souvent piquante et ingénieuse. Ces aperçus critiques peuvent être inégaux en étendue, même en importance; tous sont frappés à votre coin; il n'en est aucun qui n'ait son prix. Se succédant ainsi au fil des jours, ils reflètent pour une longue période et la marche générale des études indiennes et l'activité propre de votre vie scientifique. Deux motifs d'intérêt et deux gages de durée.

Le premier a d'abord valu à l'idée de notre recueil la sympathie empressée de tous les travailleurs; vous imaginez combien pesait pour nous le second, pour nous les témoins de votre noble carrière, les débiteurs reconnaissants de vos enseignements et de votre bonté.

Avec quelle émotion, guidés en quelque sorte par vous, nous remontons ainsi de proche en proche, non sans saluer pieusement les tombes qui cruellement jalonnent la route, jusqu'à ces années lointaines où les désastres de la grande patrie vous jetaient hors de la petite, d'abord parmi des voisins hospitaliers et fidèles, puis ici même, dans une manière d'exil que notre admiration a tâché d'honorer et notre affection d'adoucir.

Assemblés autour du savant dans le sentiment très vif, très doux de notre dette, de la dette du pays qui lui doit un lustre durable, notre pensée, par delà l'œuvre scientifique, ne saurait se défendre d'aller droit à l'homme même qui si soigneusement se dérobe, à l'homme bon, à l'homme rare dont nous mesurons si bien ce que l'apparent stoïcisme enveloppe de sensibilité tendre, dont le puissant esprit, si robuste et si alerte, s'assouplit sans effort à la plus parfaite bonhomie, à une simplicité plus souriante aux plus humbles.

Oh! je n'oublie pas combien vous êtes, cher ami, supérieur à tout pédantisme, combien vos connaissances et votre pensée dépassent le champ professionnel, avec quelle finesse et quelle plénitude vous vibrez aux impressions les plus délicates de la nature et des arts. Au service d'un hommage où se fondent tant de motifs et si variés de haute estime, nous aurions voulu mettre quelque symbole singulièrement subtil, nuancé, compréhensif. Faute de mieux acceptez notre présent; acceptez-le de bon cœur

comme nous vous l'offrons en respect ému et en affection profonde.

Pardonnez-nous si, pour glorifier votre grand labeur, nous n'avons pas trouvé de moyen plus sûr que d'en montrer les fruits. Ce sera, du moins, le moyen de vous donner plus efficacement en modèle à la génération qui monte et qui n'a pas le bonheur de vous connaître d'aussi près que nous.

#### LES

# RELIGIONS DE L'INDE

# PRÉFACE1

La présente esquisse des religions de l'Inde a paru d'abord en 1879 sous la forme d'un article de l'Encyclopédie des sciences religieuses qui se publie à Paris sous la direction de M. le professeur Lichtenberger. Mon but, en le rédigeant, a été de présenter au public lettré, au courant des questions de théologie historique, mais que je devais supposer non spécialement initié aux études indianistes, un résumé aussi fidèle et aussi substantiel qu'il me serait possible, des résultats acquis jusqu'ici dans toutes les parties de ce vaste domaine. J'avais compté d'abord ne livrer qu'une cinquantaine de pages; mais je ne tardai pas à m'apercevoir que, dans ces limites, mon travail, auquel j'entendais donner la forme d'un exposé de faits plutôt que celle d'une série de déductions spéculatives, serait absolument superficiel et ne manquerait pas de donner lieu à de nombreux malentendus. Cette première difficulté fut aisément surmontée, grâce à l'obligeante libéralité du directeur de l'Encyclopédie, qui voulut bien m'accorder l'espace nécessaire. Mais il en restait d'autres - outre celles du sujet en lui-même, infiniment vaste et confus et qu'aucun ouvrage

<sup>1.</sup> Cette préface a été écrite pour l'édition anglaise : The Religions of India. Authorized translation by Rev. J. Wood, London, 1882 (Trubner's Oriental series).

spécial n'avait encore, à ma connaissance, embrassé à la fois dans l'ensemble et dans le détail : - celles qui résultaient de l'économie générale du recueil auquel l'article était destiné. L'Encyclopédie ne pouvait accueillir qu'un petit nombre de divisions et elle n'admettait point de notes. Je n'avais donc point la ressource de renvoyer mes impedimenta au bas des pages, ressource presque indispensable en pareille matière, quand on s'adresse à un lecteur non spécialiste et qu'on ne veut pas se réduire à un exposé incolore et sans précision. Tout ce que j'avais à dire et à expliquer devait être dit et expliqué dans le texte. J'ai donc chargé mon texte jusqu'à la limite du possible, trop souvent, je l'avoue, aux dépens de la limpidité du style. J'ai aussi beaucoup supprimé; non sans hésitation, j'ai renoncé à plus d'une remarque utile, mais d'ordre secondaire, qui eut rompu la suite d'un développement principal; j'ai sacrifié surtout bon nombre de ces particularités souvent rebelles à la circonlocution, qui donnent aux choses une exacte nuance, mais qui souvent exigent des observations, et que je n'aurais pu introduire qu'à la condition de hérisser mes pages d'un nombre tout à fait incongru de parenthèses explicatives. Dans ces cas, je me suis efforcé du moins d'en retenir la substance, et peut-être les spécialistes qui voudront lire ce livre s'apercevront-ils qu'il se cache une certaine somme de travail minutieux sous les généralités forcées de l'exposition. Il a pu être remédié en partie à ces insuffisances dans le tirage à part qui s'est fait peu de temps après et où j'ai pu ajouter des notes. La bibliographie, ainsi qu'un bon nombre de remarques détachées et de détails techniques, ont pu être admises par ce moyen. Quant au texte même, j'en aurais eu le temps qu'il eût été difficile d'y faire de notables modifications. La rédaction d'un traité scientifique, écrit sans division de chapitres et destiné à rester sans notes, est forcément d'un caractère tout particulier. Si le livre doit valoir quelque chose, le défaut de ces moyens extérieurs devra être compensé par la structure interne. Dans toutes ses parties, il devra présenter un enchaînement plus raisonné, être en quelque sorte d'un tissu plus compact, qui ne se prètera que difficilement à l'introduction de matériaux nouveaux. L'article a donc été reproduit dans l'édition française sans changements. Il n'en a pas été fait davantage, et pour les mêmes motifs, dans la présente édition. Quelques inexactitudes de détail ont été corrigées; en quelques endroits le texte a été allégé au profit des notes, ou, mais plus

PRÉFACE 3

rarement, des matières destinées d'abord au bas des pages ont été admises dans le corps du récit; la transcription des termes hindous en particulier a été rendue d'un bout à l'autre plus rigoureuse et plus complète; mais pour tout le reste, le texte est resté le même et, comme la première fois, les additions ont été réservées pour les notes.

Celles-ci ont été, non seulement mises au courant des derniers résultats1, mais rendues en général plus complètes que dans l'édition française, où elles avaient été réunies d'une façon un peu hâtive. Dans ma pensée, elles ne sont pas destinées à changer le caractère du livre, qui, après comme avant, n'a pas la prétention de rien enseigner aux spécialistes. Elles doivent servir d'abord de pièces justificatives à mon travail qui, autant que les sources premières m'ont été accessibles, n'a pas été fait sur des documents de seconde main. Elles sont destinées ensuite à donner, du moins aux personnes peu initiées au détail de nos études, un apercu de l'immense labeur qui s'est accompli depuis un siècle pour l'investigation de l'Inde. Dans ce dessein, une certaine étendue a été donnée à la bibliographie, où l'on trouvera peut-être que j'ai produit plus que le nécessaire en fait d'autorités. Je me suis prescrit pourtant certaines limites, par exemple de ne pas mentionner, sauf quelques rares cas de nécessité absolue, des livres que je n'eusse pas eus entre les mains (de ce nombre sont une foule de publications indigènes, avec les titres desquelles j'aurais pu grossir à peu de frais mes indications); et aussi de ne pas admettre des ouvrages, estimables sans doute pour le temps où ils ont paru, mais aujourd'hui périmés et où le faux se mêle si copieusement au vrai que ce serait abuser du lecteur non préparé que de les citer sans correctif dans un traité élémentaire. Mais à part ces réserves et quelques oublis aussi sans doute, j'ai tenté, autant que j'ai pu, d'indiquer la part de chacun, celle surtout de nos premiers devanciers dans cette belle série de recherches. Enfin, comme je l'ai

<sup>1.</sup> La rélaction de ces notes est du printemps de 1880. Quelques-unes, en petit nombre, ont été ajoutées en décembre de la même année. Je saisis cette occasion pour mentionner encore les ouvrages suivants qui ne sont arrivés à ma connaissance qui après la correction des épreuves : A. Ludwig, Commentar zum Rigueda. Uebersetzung. I. Theil. Praf. 1831; — A. Kaegi, Der Rigueda, die alteste Literatur der Inder. 2º Auflage. Leipzig. 1881; — Sacred Books of the East. Oxford, 1881, vol. X. The Dhamma, a.la translated by F. Max Müller, The Suttanipata translated by V. Fausböll, vol. XI. Buildhist Suttas, translated from pâli by T. W. Rhys Davids; — H. Klen, Geschiedenis van het Buddhism in Indië, Haarlem, 1881; — E. Trumpp, Die Religion der Sikhs, nach den Quellen dargestellt. Leipzig, 1881.

expliqué plus haut, un bon nombre de notes sont de simples additions et doivent être considérées comme une sorte d'appendice perpétuel au texte.

Cela dit des conditions générales du livre, il me reste à donner quelques explications sur divers points du contenu, sur des ques tions que j'ai cru devoir écarter comme n'étant pas encore mûres, à mon avis, pour une solution et sur la réserve que je me suis imposée de ne pas introduire dans mon exposé des vues par trop personnelles.

A un lecteur attentif et au courant des études indianistes, il n'échappera pas que mes idées sur le Veda ne sont pas précisément celles qui sont le plus généralement adoptées. J'y vois une littérature avant tout sacerdotale, nullement populaire, et cela sans excepter, comme on le fait d'ordinaire, le livre des Hymnes. Ni dans la langue ni dans les pensées du Rig-Veda, je ne saurais trouver ce caractère de naiveté primitive qu'on se plaît à y reconnaître. Toute cette poésie me semble au contraire singulièrement raffinée. artificielle, pleine d'allusions et de réticences, de prétentions au mystère et à la théosophie; et la manière dont elle l'exprime me rappelle plus souvent la phraséologie en usage parmi les petits groupes d'initiés que le parler poétique d'une grande communauté. Et ces caractères, je suis obligé de les reconnaître au recueil entier; non pas qu'ils s'affirment également dans tous les Hymnes, l'imagination la plus abstruse avant ses moments de simplicité; mais parce qu'il est fort peu de ces chants qui n'en montrent quelque trace, et qu'en tout cas il est difficile de détacher du livre une portion nettement définie qui n'en soit pas affectée. Sous tous ces rapports, l'esprit du Rig-Veda me paraît se rapprocher plus qu'on n'en convient d'ordinaire, de celui qui prévaut dans les autres recueils védiques et dans les Brâhmanas. Cette conviction. que j'avais exprimée dans toute sa force plus d'une fois déjà dans la Revue critique, j'ai cru devoir ne la produire ici qu'avec mesure, dans un livre de simple vulgarisation et d'où la discussion devait. autant que possible, être exclue. Mais je l'ai laissé voir assez pour qu'on l'y trouvât, assez en tout cas pour qu'un critique fort versé dans les choses de l'Inde, M. le professeur Tiele de Leide, avec qui je suis heureux de me trouver en communauté d'idées sur le Veda, ait pu me demander 1, non sans raison, pourquoi je n'avais

<sup>1.</sup> Dans la Theologische Tijdschrift, juillet 1880.

pas insisté davantage et si, après ce premier aveu, j'étais bien en droit de distinguer aussi nettement que je l'ai fait entre l'époque des Hymnes et celle des Brâhmanas.

Que j'aie été ou non en droit de le faire, ce n'est pas à moi de décider. J'ai indiqué les différences qui me paraissent devoir être admises entre les deux époques, différences qui ne semblent pas pouvoir s'expliquer simplement par la nature diverse des documents. Dans les Brâhmaṇas il y a une littérature sacrée et une liturgie nouvelles : le sacerdoce qui a inspiré les Hymnes est devenu une caste, et il y a une théorie légale pour cette caste aussi bien que pour les autres, théorie vraie ou imaginaire, mais qui, par elle-mème, est un fait. N'eût-ce été que pour ces raisons, j'aurais cru devoir maintenir la distinction généralement admise. Mais j'avoue que j'en ai eu, pour ne pas m'avancer davantage, une autre encore : la crainte d'être entraîné plus loin que je ne voulais aller dans un livre comme celui-ci.

Les Hymnes, comme je l'ai dit plus haut, ne me paraissent nullement empreints du cachet populaire. J'imagine plutôt qu'ils émanent de cercles restreints de prêtres et qu'ils reflètent des conditions très particulières. Non seulement je ne puis admettre la synonymie courante de védique et d'aryen, mais, pour dire toute ma pensée, je ne suis pas sûr du tout jusqu'à quel point nous sommes en droit de parler d'un peuple védique. Non pas que les communautés d'alors n'aient pas adoré les dieux du Veda; mais je doute fort qu'elles les aient adorés comme ils le sont dans les Hymnes, fort aussi que plus tard elles leur aient sacrifié communément avec les rites prescrits dans les Brâhmanas. S'il y a quelque justesse dans ces vues, il est évident qu'une pareille littérature n'embrassera qu'un horizon restreint, qu'elle ne nous renseignera avec autorité que sur un côté plus ou moins spécial des choses, et que les jugements négatifs surtout qu'on peut en tirer ne doivent être accueillis qu'avec beaucoup de réserve. Je me bornerai à un seul exemple. Supposons que certains chants du dixième livre du Rig-Veda, livre si suspect à la majorité des critiques, ne nous soient point parvenus. Qu'apprendrions-nous, par le reste du recueil, du culte des Manes? Nous saurions que l'Inde a adoré des Pitris, des pères; mais pas plus que du culte postérieur des Mâtris, des mères, nous ne pourrions déduire de là ce culte des ancêtres, des esprits des morts, que l'étude comparative des croyances, des usages, des institutions de Rome et de la Grèce

nous montre pourtant comme ayant été dès la plus haute antiquité une des sources principales du droit privé et public, la base de la famille et de la cité. Je suis donc loin de croire que le Veda nous ait tout appris sur le vieil état social et religieux de l'Inde même aryenne, ni que toutes choses chez elle puissent être expliquées comme dérivant de là. En dehors de lui, je vois place, non seulement pour des superstitions, mais pour de véritables religions populaires plus ou moins différentes de celle qu'il expose, et, sur ce point, je pense qu'il nous viendra encore plus d'un enseignement de l'étude plus approfondie des temps qui ont suivi. Nous trouverons peut-être que, sous ce rapport aussi, le passé n'a pas autant différé du présent qu'il a pu sembler d'abord, que l'Inde a toujours eu, à côté du Veda, l'équivalent de ces grandes religions de Civa et de Vishnu, que nous y voyons régner plus tard, et qu'en tout cas elles ont existé parallèlement à lui bien plus longtemps qu'on ne l'a cru généralement jusqu'ici.

J'ai indiqué sommairement ces vues; mais on voit combien, si j'y avais appuyé davantage, elles auraient pu modifier certaines parties de mon exposition. Je n'ai pas cru devoir heurter à ce point les opinions reçues, ni, en présence d'un public d'une compétence imparfaite, donner plus de crédit à mes doutes qu'au consentement à peu près unanime de plus savants que moi.

Si c'est un tort, je le confesse, et comme un tort voulu. Après tout, il y a tant d'incertain dans ce passé obscur, on peut si bien appliquer aux hypothèses historiques ce que M. Whitney a dit des dates, qu' « elles sont autant de quilles qu'on ne dresse que pour être aussitôt abattues », qu'une opinion nouvelle peut bien s'accorder largement le temps de mùrir.

Je crois donc que les religions néo-brahmaniques sont fort anciennes dans l'Inde. Par contre leur histoire positive est relativement moderne. Elle ne commence guère qu'au moment où elle s'éparpille et s'embrouille dans le fouillis des sectes qui dure encore de nos jours. Pour rendre compte de ces sectes, j'ai dù les classer, et je l'ai fait d'après la doctrine philosophique qui paraît avoir eu chaque fois leur préférence. Je n'ai pris cet arrangement qu'à défaut d'un autre, car la simple succession chronologique, outre qu'elle est fort incertaine pour les premiers temps, et qu'elle m'eût obligé à des redites infinies, ne signifie rien et n'est plus qu'une simple énumération quand elle n'implique pas la filiation.

Mais j'avoue qu'il ne me satisfait guère. Les formules métaphy-

PRÉFACE 7

siques ont pénétré si profondément dans la manière de penser et de sentir de l'Inde qu'elles peuvent être traitées la plupart du temps comme ces quantités communes qu'on élimine, et qu'il est toujours dangereux de juger d'après elles de mouvements religieux aussi intenses. Mon unique excuse en ceci est la nécessité d'avoir un principe de classification quelconque et l'impossibilité où je me suis vu d'en trouver un autre.

Il me reste, avant de finir, à dire quelques mots de deux questions que j'ai écartées à dessein comme n'étant pas susceptibles d'une solution satisfaisante. La première est celle de la caste, de son origine et de ses développements successifs. Je ne m'y suis pas engagé, d'abord parce qu'elle est fort obscure. Nous avons en effet de la caste une théorie brahmanique de laquelle il faudrait savoir jusqu'à quel point elle a jamais répondu à la réalité des choses, avant de chercher à en donner des explications qui pourraient fort bien n'être qu'un roman. C'est, en second lieu, parce que, pour les temps anciens, le problème, pris dans son ensemble, me paraît plutôt social que religieux. A présent, dans l'Inde sectaire et depuis l'apparition de religions étrangères à prosélytisme, la caste est le signe même de l'Hindouisme. L'homme membre d'une caste est Hindou; celui qui n'en a pas n'est pas Hindou. Et elle n'en est pas seulement le signe, mais, de l'aveu de tous ceux qui ont pu l'observer de près, elle en est la forteresse. C'est elle, bien plus que les croyances, qui attache les masses à ces religions mal définies et qui en fait l'étonnante ténacité. Elle est donc un facteur religieux de premier ordre et, à ce titre, j'ai dù en indiquer le rôle et l'état actuel. Mais rien ne nous autorise à supposer qu'il en a été de même dans la période ancienne où l'on place d'ordinaire l'origine de l'institution et où a pris naissance en tout cas la théorie qui est censée la régir. Bien moins encore est-il probable que, à l'exception d'une seule, celle des brahmanes, les castes actuelles soient les héritières et la continuation directe de l'ancien câturvarnya. J'ai donc pu me dispenser d'examiner l'origine et les transformations probables de celui-ci, et il a suffi d'indiquer à partir de quelle période les textes nous montrent la caste sacerdotale comme définitivement constituée, c'est-à-dire où une formule précise est venue donner une sanction religieuse à un état de choses qui, selon toute probabilité, existait de fait de temps immémorial.

La seconde question dans laquelle j'ai évité de m'engager est

celle des rapports qui ont pu survenir entre les religions arvennes de l'Inde et les croyances professées soit par des peuples du dehors, soit par des races ethnographiquement distinctes fixées dans le pays même. Cet examen s'imposait pour le christianisme et pour l'islamisme, et je n'aurais pas demandé mieux non plus que d'en faire autant pour d'autres relations historiques du même genre, si j'avais cru pouvoir le faire avec quelque fruit. Il y a pour l'Inde de vagues et faibles indices d'un ancien échange d'idées possible avec Babylone, et la légende du déluge pourrait bien lui être venue de là. Mais tout ce qu'on peut faire, c'est poser la question. A plus forte raison ai-je redouté de m'engager, à la suite du baron d'Eckstein, dans l'examen des rapports infiniment plus hypothétiques avec l'Égypte et l'Asie antérieure. Dans une appréciation trop élogieuse de ce travail<sup>1</sup>, M. E. Renan a bien voulu exprimer quelque regret à cet égard et je suis loin de prétendre que le temps ne viendra pas où il faudra reprendre les recherches dans cette direction. Mais pour le moment ce serait s'avancer en pleines ténèbres. La question est différente pour les religions de races aborigènes de l'Inde. Ici les influences et les emprunts sont évidents d'un côté, de celui des aborigènes, et a priori infiniment vraisemblables de l'autre, du côté des Hindous, un échange de ce genre étant toujours plus ou moins réciproque. Seulement il est très difficile de préciser ce que la race victorieuse aurait ainsi emprunté aux races autochtones. Les religions de ces peuples ont survécu en effet sous deux formes différentes : à l'état de superstitions populaires qui ressemblent alors à ce qu'elles sont ailleurs, ou, chez des peuplades restées plus ou moins sauvages, à l'état de religions nationales, plus ou moins pénétrées de vocables et d'éléments hindous. Ces religions à leur tour, si on les analyse, se résolvent d'un côté en ces croyances et ces pratiques basses, fétichistes ou animistes, communes à toutes les sociétés incultes, de l'autre en cultes de divinités naturalistes élémentaires, du soleil, du ciel, de la terre, des montagnes, c'est-à-dire en des cultes qui radicalement ne diffèrent pas de ceux qu'on retrouve à l'origine chez les Hindous. Dans ces conditions il est visible que, dans des études spéciales, on pourra bien indiquer des emprunts de détail de la race plus civilisée à celle qui l'est moins, mais qu'il ne saurait guère être question de determiner des emprunts d'une

<sup>1.</sup> Dans le Journal Asiatique, juin 1880,

PRÉFACE 9

portée générale, les seuls qui eussent pu être relevés dans ce traité.

Pour la transcription des termes hindous, j'ai fait usage de la notation suivante :

L'accent circonflexe marque la vovelle longue  $\hat{a}$ ,  $\hat{i}$ ,  $\hat{u}$ ; r et lvovelles sont transcrites par ri et li. On observera que u et i doivent se prononcer comme le son français ou, et que ai et au sont toujours diphtongues. Une consonne aspirée est suivie de h et cette aspiration doit être distinctement exprimée à la suite de l'articulation principale comme dans inkhorn. Parmi les gutturales, g et gh sont toujours durs et la nasale de cet ordre est marquée par  $\vec{n}$ . Les palatales c et j se prononcent comme dans challenge et journey, la nasale du même ordre à comme l'à espagnole. Les consonnes linguales qui, pour notre oreille, ne diffèrent pas sensiblement des dentales, sont rendues par t, th, d, dh, n. Des sifflantes, c et sh se prononcent toutes deax à peu près comme le sh anglais. L'anusvàra (nasale neutre ou finale) est marqué m et le visarga (aspiration finale) par h. L'orthographe a été partout rendue d'une façon rigoureuse. Dans quelques noms modernes seulement j'ai cru devoir me conformer à l'usage.

Paris, juillet 4881.

### INTRODUCTION

L'Inde ne nous a pas seulement conservé dans ses Vedas les documents les plus anciens et les plus complets pour l'étude des vieilles croyances naturalistes qui, dans un passé extrêmement reculé, ont été communes à toutes les branches de la famille indoeuropéenne, c'est aussi la seule contrée où ces croyances, à travers bien des changements et des vicissitudes, il est vrai, se soient perpétuées jusqu'à nos jours. Tandis que partout ailleurs elles ont été, ou bien extirpées par des religions monothéistes d'origine étrangère, parfois sans laisser d'elles un seul témoignage authentique et direct, ou brusquement arrêtées dans leur évolution et réduites à se survivre entre les barrières désormais immuables d'une petite Église, c'est le cas du parsisme, dans l'Inde seule elles présentent jusqu'à l'époque contemporaine un développement continu, autonome, attesté par une riche littérature, et au cours duquel elles n'ont pas cessé de reculer leurs frontières. De cette longévité extraordinaire vient en grande partie l'intérêt qu'offrent les religions hindoues étudiées en elles-mêmes, quelque opinion du reste qu'on ait de leur valeur dogmatique ou pratique. C'est que nulle part ailleurs on ne peut observer dans des conditions en somme aussi favorables les transformations successives et, pour ainsi dire, la destinée d'une conception polythéiste. De toutes les conceptions semblables, nulle autre ne s'est montrée aussi vivace, aussi flexible, aussi apte que celle-ci à revêtir les formes les plus diverses, aussi ingénieuse à concilier tous les extrêmes, depuis l'idéalisme le plus raffiné jusqu'à l'idolâtrie la plus grossière; nulle n'a su aussi bien réparer ses pertes; nulle n'a possédé à un

aussi haut degré la faculté de produire sans cesse de nouvelles sectes, voire de grandes religions, et, en renaissant ainsi perpétuellement d'elle-même, de résister à toutes les causes de destruction, à l'usure interne comme aux agressions du dehors. Mais de là aussi la difficulté d'embrasser dans son ensemble et dans ses accroissements successifs cette vaste construction religieuse, l'œuvre de plus de trente siècles d'après les supputations les plus probables d'une histoire sans chronologie, vrai dédale de bàtisses engagées les unes dans les autres, où les premiers explorateurs se sont presque toujours égarés, tant l'histoire officielle en est menteuse, tant il s'y trouve de ruines d'un aspect vénérable et qui sont d'hier. Aujourd'hui, grâce à la découverte des Vedas<sup>1</sup>, qui en a mis à nu les premières assises, il est plus facile de s'y orienter; mais il s'en faut encore de beaucoup que le jour ait pénétré dans toutes les parties de l'édifice et qu'on puisse en tracer un plan sans lacunes.

Pour nous, qui avons à décrire en un nombre restreint de pages cet ensemble compliqué, il faut nous résigner d'avance à ne présenter qu'une esquisse sommaire et cruellement incomplète. Bien des faits importants et caractéristiques, la plupart des realia, une énorme masse de mythes et de légendes, tout ce qui ne se résume pas devra être laissé de côté. De l'histoire de ces systèmes, qui n'ont pas été cependant de simples conceptions abstraites, mais qui ont vécu de la vie complexe et troublée de toute institution humaine,

1. La connaissance positive du Veda date de la publication du célèbre essai de H. T. Colebrooke, On the Vedas or sucred writings of the Hindus, inséré dans le t. VIII des Asiatic Researches, 1805 et reproduit dans les Miscellaneous Essays du grand india niste. Immédiatement après ce travail fondamental nous devons citer les premiers essais d'édition du Rig-Veda par le regretté Fr. Rosen, intitulés: Rigvedæ Specimen, 1830; Rig-Veda Sanhita, liber primus, sanscrite et latine, 1838; et les trois mémoires du fondateur de l'exégèse scientifique du Veda, M. R. Roth, Zur Literatur und Geschichte des Veda, 1846. Parmi les publications plus récentes nous nous permettons de mentionner, A. Weber, Akademische Vorlesungen über indische Literaturgeschichte, 1852, 2º ed., 1876, traduit en français par A. Sadous, 1859 : en anglais par J. Mann et Th. Zachariae, 1878; Max Müller, A History of Ancient Sanskrit Literature as far as it illustrates the Primitive Religion of the Brahmans, 1852, 2° ed., 1860. Les Indische Studien, qu'édite A. Weber, et dont le premier volume parut en 1849, sont principalement consacrés à des recherches de littérature védique; et le grand Dictionnaire sauscrit de Saint-Pétersbourg édité entre les années 1855 et 1878, par A. Böhtlingk et R. Roth (la partie védique étant due à Roth), a, plus qu'aucun autre ouvrage, contribué au rapide avancement de ces études. Pour les informations, en partie apocryphes, ayant cours en Europe à une date plus ancienne sur le Veda, voir Max Müller, Lectures on the Science of Language, vol. I, p. 173 sqq., et une très curieuse note par A. C. Burnell, dans I'Ind. Antiq., VIII, 98.

nous n'aurons le temps d'examiner que le côté interne et en quelque sorte idéal, le développement des doctrines et leur filiation. Nous ne pourrons pas davantage les étudier à la fois comme religions et comme mythologies. Nous nous proposons pourtant d'être plus complet en ce qui concerne les Vedas, à cause de leur importance exceptionnelle, toute la pensée religieuse de l'Inde se trouvant déjà en germe dans ces vieux livres. Mais nous n'essayerons pas d'aller au delà ni de remonter, à l'aide des méthodes comparatives, à l'origine même des divinités et des conceptions védiques. Même circonscrite ainsi, la tâche reste encore assez vaste, et nous ne sentons que trop combien ce travail sera imparfait. Nous ne nous flattons nullement de réussir toujours à distinguer ce qui est essentiel, à démèler les lignes principales et à conserver à toutes choses dans notre exposé les proportions justes. Tout ce que nous pouvons promettre, c'est que nous n'essayerons d'y introduire ni des vues par trop personnelles, ni un ordre et une clarté factices.

# RELIGIONS VÉDIQUES

#### RIG-VEDA

Aperçu général de la littérature védique. Son âge et sa formation successive : priorité des Hymnes du Rig-Veda. Principales divinités des Hymnes : le Monde et ses objets, le Cicl et la Terre, le Soleil, la Lune et les Étoiles. Agni et Soma, Indra, les Maruts, Rudra, Vâyu, Parjanya. Brihaspati et Vâc, Varuṇa. Aditi et les Âdityas. Les divinités solaires : Sûrya, Savitri, Vishnu, Pûshan; Ushas, les Açvins, Tvashtri, les Ribhus; Yama, les Pitris, la vie future. Personnifications abstraites et figures purement mythiques. Absence d'une hiérarchie et d'une classification des dicux. Manière spéciale dont les mythes sont traités dans les Hymnes. Conceptions monothéistes : Prajàpati, Viçvakarman, Svayambhû. Cosmogonie panthéiste : le Purusha, la première substance. Point d'eschatologie. La piété et la morale : coexistence d'une religion populaire plus basse, conservée en partie dans l'Atharva-Veda. Le culte. Spéculations concernant le sacrifice et la prière : le rita et le brahman. Caractère sacerdotal et nullement naif de cette religion.

Les plus anciens documents que nous ayons des religions de l'Inde sont les recueils appelés *Vedas*. On en compte tantôt quatre, tantôt trois, selon qu'on entend parler des recueils eux-mêmes ou de la nature de leur contenu, et, de ces deux façons de compter, c'est la seconde qui est la plus ancienne <sup>1</sup>. Une des plus vieilles divisions des *mantras* ou textes liturgiques est, en effet, celle qui les distingue en *ric*, en *yajus* et en *sâman* <sup>2</sup>, ou, d'après une définition postérieure <sup>3</sup> mais qui peut être acceptée comme valable

<sup>1.</sup> Aitar. Br., V, 32, 1; Taittir. Br., III, 10, 11, 5; Çatap. Br., V, 5, 5, 10.

<sup>2.</sup> Atharva-V., VII, 54, 2; cf. Rig-V., X, 90, 9; Taitt. Samh., I, 2, 3, 3; Çatap. Br., IV, 6, 7, 1.

<sup>3.</sup> La définition officielle est donnée dans les Mimâm-A-Sâtras, II, 1, 35-37, p. 123-129, de l'édition de la Bibliotheca Indica; cf. Sâyaṇa, Commentaire du Rig-Veda, t. I, p. 23,

du Rig-Veda seulement une 1; de l'Atharva-Veda deux 2; du Sàma-Veda trois 3; du Yajur-Veda, par contre, cinq, dont trois du Yajus Noir 4 et deux du Yajus Blanc 5. Tout cela réuni constitue la *Çruti*, « l'audition », la tradition sacrée et révélée.

Si l'on excepte un certain nombre d'appendices que la critique n'a pas de peine à distinguer, nous avons dans l'ensemble de ces écrits une littérature authentique, qui se donne pour ce qu'elle est, qui n'essaie nullement de s'attribuer une origine surnaturelle ni de déguiser son âge en ayant recours aux procédés du pastiche. Les interpolations et les additions successives y abondent, mais elles ont été faites de bonne foi. Il n'en est pas moins difficile d'établir l'âge de ces livres, même d'une façon tout approximative. Les parties les plus récentes des Brâhmaṇas parvenus jusqu'à nous, ne paraissent pas remonter plus haut que le cinquième siècle avant notre ère 6. Le reste de la littérature védique devra être reporté au delà et réparti, en une succession impossible à déterminer d'une manière précise, sur une durée dont le premier terme nous échappe absolument. D'une façon générale, il faut admettre sans doute que les mantras sont plus vieux que les prescriptions qui en règlent

hy Râjendralâla Mitra, 3 vol. in-8\*, Calcutta, 1859-1870 (Bibliotheca Indica). — The Taittiriya Âranyaka of the Black Yajur Veda, with the commentary of Sâyanâchârya, ed. by Râjendralâla Mitra, Calcutta, 1872 (Bibliotheca Indica). — Pour les Upanishads qui sont rangées, quelques-unes avec raison, la plupart à tort, dans cette littérature, voir plus bas.

- 1. Celles des Cakalakas.
- 2. Outre la Vulgate éditée par Roth et Whitney, celle des Paippalâdas découverte récemment au Cachemir, cf. R. Roth, Der Atharvavedu in Kaschmir, 1875.
- 3. Outre la Vulgate qui est celle des Kauthumas, celles des Rânâyanîyas et des Jaiminîyas. D'une quatrième, celle des Naigeyas, nous n'avons que des fragments. Cf. Burnell, Riktantravyâkarana, p. xxvi.
- 4. Celles des Taittiriyas (publice), des Kâțhas (vid. A. Weber, Indische Studien, III, 451; Indische Literaturgeschichte, p. 97, 2° éd.), des Maitrâyaniyas (vid. Haug, Brahma und die Brahmanen, 1871, p. 31; A. Weber, Indische Studien, XIII, p. 117; L. Schræder, Zeitschr. der Deutschen Morgenland. Gesellsch., XXXIII, p. 177).
  - 5. Celles des Mâdhyandinas et des Kânvas (publiées).
- 6. Les deux derniers livres de l'Aitareya Aranyaka, par exemple, sont attribués par la tradition à Çaunaka et à son disciple Açvalâyana; Colebrooke, Miscellaneous Essays, t. I, p. 42 et 333, éd. Cowell; Max Müller, Ancient Sanskrit Literature, p. 235-239. Yājnavalkya, qui dans le Çatapatha Br. appartient déjà au passé, n'est guère plus ancien; cf. Westergaard, Ueber den ältesten Zeitraum der indischen Geschichte, p. 77. Dans le roi Ajâtaçatru de Brihadâranyaka-Up. II, 1 et de Kaushîtaki-Up. IV, 1, on a cru reconnaître le prince de ce nom contemporain du Buddha: Burnouf, Lotus de la Bonne Loi, p. 485; cf. cependant, Kern, Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, p. 119. Plusieurs des petits Brâhmaṇas du Sâma-Veda, l'Adbhutabrâhmaṇa du Shadviṃça, une grande partie du Taittiriya Âraṇyaka sont probablement bien plus modernes eucore.

l'usage; mais il faut admettre aussi que toute la masse de ces livres s'est accrue plus ou moins simultanément et se représenter chacun d'eux, dans sa rédaction actuelle, comme le dernier terme d'une longue progression dont l'époque initiale aura été sensiblement la même pour tous. Une exception devra être faite cependant pour la très grande majorité des hymnes du Rig-Veda. Cette Samhità se compose, en effet, de plusieurs collections distinctes provenant parfois de familles rivales et ayant appartenu à des clans souvent hostiles les uns aux autres. Or, dans la liturgie qui nous est présentée dans les parties les plus anciennes des autres livres, non seulement ces différences d'origine se sont effacees, non seulement on y puise indistinctement dans la masse des Hymnes, mais on le fait sans égard pour l'intégrité des anciennes prières 1, prenant un vers de ci, un tercet de là, et formant ainsi de toutes pièces des invocations d'un caractère nouveau. La liturgie de ces livres n'est donc plus la même que celle qui est représentée par les Hymnes, et le passage de l'une à l'autre a dù exiger un intervalle de temps assez long. D'une façon générale, on peut dire que ces livres supposent non seulement l'existence des chants du Rig-Veda, mais celle d'un recueil de ces chants plus ou moins semblable à celui qui nous est parvenu.

On a essayé d'évaluer la durée nécessaire à la formation graduelle de cette littérature, et on a proposé le onzième siècle avant notre ère comme limite inférieure de l'epoque à laquelle a dû fleurir cette poésie des Hymnes<sup>2</sup>. En tenant compte de toutes les circonstances, nous estimons que ce terme est encore trop rapproché et que la moyenne des chants du Rig-Veda doit être reportée bien au delà. Contrairement à une opinion souvent émise, nous croyons aussi que bon nombre d'hymnes de l'Atharva-Veda ne sont pas beaucoup plus jeunes<sup>3</sup>. Quelques formules du Yajur-Veda sont

<sup>1.</sup> Nous n'entendons pas affirmer par là que dans le Rig-Veda, tel que nous le trou vons, nous devons considérer toutes les parties qui le composent comme avant gardé intacte leur forme originale. Bien loin de là, il y a dans un grand nombre d'entre elles des traces plus ou moins sûres d'une refonte ou d'un remaniement. Sur ce sujet, voir la traduction de Grassmann, et Siebenzig Lieder des Rugveda, traduits par K. Geldner et A. Kaegi, 1875, publication faite sous la direction de R. Roth. D'une manière générale, le fait en question est indubitable, bien que dans les cas particuliers le problème soit souvent difficile à résoudre.

<sup>2.</sup> Max Müller, Ancient Sanskrit Literature, p. 572; cf. A. Weber, Indische Literaturgeschichte, p. 2, 2 éd.

<sup>3.</sup> L'existence d'une collection du genre de notre Atharva-Veda est impliquée dans

pour des temps bien plus anciens<sup>1</sup>, en hymnes, plus exactement en vers d'invocation et de louange qui se psalmodiaient à haute voix; en formules relatives aux divers actes du sacrifice qui se murmuraient à voix basse, et en cantilènes d'une structure plus ou moins compliquée et suivies d'un refrain qui était chanté en chœur. Posséder la science des rics, des vajus et des samans, c'était posséder la « triple science », le triple Veda. Quand, au contraire, il est question de quatre Vedas?, il s'agit des quatre recueils actuellement existants : le Rig-Veda, qui renferme la collection des hymnes ; le Yajur-Veda, où sont réunies les formules; le Sama-Veda, qui contient les cantilènes (les textes de ces cantilènes, à de rares exceptions près, sont des vers du Rig-Veda)3, et l'Atharva-Veda, collection d'hymnes comme le Rig-Veda, mais dont les textes, quand ils ne sont pas communs aux deux recueils, sont en partie plus jeunes et ont dû servir aux pratiques d'un culte différent. Outre ces collections de mantras, c'est-à-dire de textes liturgiques et sacramentels, appelées Samhitás, chaque Veda comprend encore, comme seconde partie, un ou plusieurs Brahmanas ou traités sur le cérémonial, dans lesquels, à propos de prescriptions rituelles, nous ont été conservées de nombreuses légendes, des spéculations théologiques et autres, ainsi que les premiers essais d'exégèse. Dans la plus ancienne rédaction du Yajur-Veda, qui est le Veda rituel par excellence, dans le Yajus Noir, ces deux parties sont encore mêlées l'une à l'autre 4. Enfin, de chaque Veda, il existait plusieurs recensions appelées çakhas ou branches, qui présen taient entre elles des différences parfois très considérables. De

et Commentaire de la Taittiriya Samhità, t. 1, p. 28, éd. de la Biblioth. Indica. Prasthânabheda dans Ind. Stud., 1, p. 14.

- 1. Ath. V., XII, 1, 38; Ailar. Br., V, 32, 3-4; Catap. Br., II, 3, 3, 17.
  - 2. Chândog. Up., VII, 1, 2; Ath. V., X, 7, 20; Bṛihadar. Up., II, 4, 10.
- 3. On trouvera d'intéressantes informations sur le mode de formation et le caractère de ces cantilènes dans l'introduction à l'édition de l'Arsheyabrahmana par A. C. Burnell, p. xi, xii. Cf. aussi Th. Aufrecht, Die Hymnen des Rigveda, 2º éd., préface, p. xxxviii.
- 4. Pour ce Veda, comme pour les autres, il y a deux collections, l'une appelée la Samhità et l'autre le Brâhmaṇa, mais toutes deux contiennent à la fois des textes liturgiques et des textes rituels.
- 5. De cette littérature, il y a de publié en éditions critiques: 1º Rig-Veda: a. Samhità: The Rig-Veda-Sanhita, together with the Commentary of Sayanacharya, ed. by Max Müller, 6 vol. in-4°, 1849-1874. Réimprimé par le même, sans le commentaire: The Hymns of the Rig-Veda in the Sanhità and Pada texts, 4 vol. in-8°, 1873. Die Hymnen des Rigveda herausgegeben von Th. Aufrecht, 2 vol. in 8°, 1861-1863; forme les t. VI et VII des Indische Studien. Le même, 2° édition, 1877. Traductions: française,

ces recensions, en tant qu'elles affectent les recueils fondamentaux, les Samhitâs, un petit nombre seulement est parvenu jusqu'à nous:

- par A. Langlois, 1848-1851; réimprimée en 1872. Anglaises, par H. H. Wilson, continuée par E. B. Cowell, 1850-1868, réimprimée en 1868; par Max Muller (le 1st volume seul a paru), 1869. Allemandes, par A. Ludwig, 1876-1879 et par H. Grassmann, 1876-1877. Une édition du texte avec traduction anglaise et marhatti, The Vedárthayatna, par Shankar Pandit, est depuis 1876 en cours de publication à Bombry: d'une édition du texte commencée par E. Roer dans la Bibliotheca Indica (Calcutta, 1848), accompagnée d'un commentaire et d'une traduction anglaise, quatre parties seulement ont paru.
- b. Bràhmana: The Altareya Brahmanam of the Riyeeda, edited and translated by M. Haug, 2 vol. in-8°, Bombay, 1863; une édition plus correcte vient d'être donnée par M. Th. Aufrecht: Das Altareya Brahmana mit Auszugen aus dem Commentare von Säyanäcärya, Bonn, 1879. The Altareya Aranyaka with the commentary of Säyana Achdrya, ed. by Räjendralåla Mitra, Calcutta, 1876 (Biblioth Indica. Les Áranyakas sont des suppléments aux Bràhmanas).
- 2º Atharva-Veda, a. Samlutà: Atharva Veda Sanhutâ, herausgegeben von R. Roth und W. D. Whitney, 1855-56.
- b. Bråhmana: The Gopatha Bråhmana of the Atharva Veda, ed. by Råjendrafåla Mitra and Harachandra Vidyåbhúshana, Calcutta, 1872 (Bibhoth, Indica).
- 3º Sâma-Veda, a. Samhità: Die Hymnen des Sâma-Veda, herausgegeben, übersetzt und mit Glossar versehen von Th. Benfey, 1848. A fait oublier l'édition et la traduction anglaise antérieures de J. Stevenson, 1841-1843 Sâma Veda Sanhità with the commentary of Sâyana Âchârya, ed. by Satyavrata Sâma rumi. Calculta, 1874 (Bibliotheca Indica. Cette édition, parvenue au 5º volume, comprend toutes les collections liturgiques du Sâma-Veda, ainsi que les Gânas, c'est-à-dire les textes sous leur forme de cantilènes).
- b Bråhmanas: The Taxlya Mahabrahmana with the commentary of Sayana Acharya, ed. by Ånandachandra Vedåntavågiça, 2 vol., Calcutta 1870-1874 (Bibhotheca Indica). La section finale du Sha humçabrahmana a été publiée et commentée par M. A. Weber, Zwei vedische Texte uber Omina und Portenta, dans les Mémoires de l'Académie de Berlin, 1858. Des petits Bråhmanas de ce Veda, on doit à M. A. C. Burneil: The Samavidhana-Br., London, 1873. The Vança-Br., Mangalore, 1873. The Devatā-dhydya-Br., ibid., 1873. The Arsheya-Br., ibid., 1876; le mème, texte de l'école Jaminiya, ibid., 1878. The Samhitopanishad-Br., ibid., 1877. Tous ces textes, excepté le dermer, sont accompagnés du commentaire de Sayana. Le Vançabrahmana avait été publié antérieurement par M. A. Weber dans ses Indische Studien, t. IV. On doit de plus à M. Burneil la découverte du Jaiminiya-Br., dont il a publié un fragment sous le titre: A Legend from the Talavakára or Jaiminiyabráhmana of the Samaveda, Mangalore, 1878.
- 4º Yajur-Veda, a. Yajus Blanc: The White Yajur-Veda, ed. by A. Weber, 3 vol. in-4º, 1849-1859; comprend: 1º la Samhità, The Vajasaneyi-Sanhità in the Màdhyandina and the Kāṇva-Çākhā, with the commentary of Mahidhara; 2º The Çatapatha Brāhmaṇa, avec extraits des commentaires; 3º The Çrauta-Sâtras of Kātyāyana, avec extraits des commentaires
- b. Yajus Noir: Die Taittiriya-Samhuta, herausgegeben von A. Weber, 1871-1872; forme les t. XI et XII des Indische Stadien The Sanhuta of the Black Yajur-Veda, with the commentary of Mådhava Acharya, Calcutta, 1869 Bibliotheca Indica; la publication, parvenue au IV\* volume, comprend à peu près la moitié du texte; les éditeurs ont été successivement E. Roer, E. B. Cowell, Mahegachandra Nyàyaratna, The Taittiriya Bràhmana of the Black Yajur Veda, with the commentary of Sâyanacharya, ed.

du Rig-Veda seulement une <sup>†</sup>; de l'Atharva-Veda deux <sup>2</sup>; du Sâma-Veda trois <sup>3</sup>; du Yajur-Veda, par contre, cinq, dont trois du Yajus Noir <sup>4</sup> et deux du Yajus Blanc <sup>5</sup>. Tout cela réuni constitue la *Çruti*, « l'audition », la tradition sacrée et révélée.

Si l'on excepte un certain nombre d'appendices que la critique n'a pas de peine à distinguer, nous avons dans l'ensemble de ces écrits une littérature authentique, qui se donne pour ce qu'elle est, qui n'essaie nullement de s'attribuer une origine surnaturelle ni de déguiser son âge en ayant recours aux procédés du pastiche. Les interpolations et les additions successives y abondent, mais elles ont été faites de bonne foi. Il n'en est pas moins difficile d'établir l'âge de ces livres, même d'une façon tout approximative. Les parties les plus récentes des Brâhmaṇas parvenus jusqu'à nous, ne paraissent pas remonter plus haut que le cinquième siècle avant notre ère 6. Le reste de la littérature védique devra être reporté au delà et réparti, en une succession impossible à déterminer d'une manière précise, sur une durée dont le premier terme nous échappe absolument. D'une façon générale, il faut admettre sans doute que les mantras sont plus vieux que les prescriptions qui en règlent

- 1. Celles des Çakalakas.
- 2. Outre la Vulgate éditée par Roth et Whitney, celle des Paippalâdas découverte récemment au Cachemir, cf. R. Roth, Der Atharvaveda in Kaschmir, 1875.
- 3. Outre la Vulgate qui est celle des Kauthumas, celles des Rânâyanîyas et des Jaiminîyas. D'une quatrième, celle des Naigeyas, nous n'avons que des fragments. Cf. Burnell, Ruktantravyākuraņa, p. xxvi.
- 4. Celles des Taittiriyas (publice), des Kâthas (vid. A. Weber, Indische Studien, III, 451; Indische Literaturgeschichte, p. 97, 2° éd.), des Maitrayaniyas (vid. Haug, Brahma und die Brahmanen, 1871, p. 31; A. Weber, Indische Studien, XIII, p. 117; L. Schröder, Zeitschr. der Deutschen Morgenländ. Gesellsch., XXXIII, p. 177).
  - 5. Celles des Madhyandinas et des Kanvas (publiées).
- 6. Les deux derniers sivres de l'Aitareya Aranyaka, par exemple, sont attribués par la tradition à Çaunaka et à son disciple Açvalâyana; Colebrooke, Miscellaneous Essays, t. I, p. 42 et 333, éd. Cowell; Max Müller, Ancient Sanskrit Literature, p. 235-239. Yâjnavalkya, qui dans le Çatapatha Br. appartient déjà au passé, n'est guère plus ancien; cf. Westergaard, Ueber den ältesten Zeitraum der indischen Geschichte, p. 77. Dans le roi Ajâtaçatru de Brihaddranyaka-Up. II, 1 et de Kaushitaki-Up. IV, 1, on a cru reconnaître le prince de ce nom contemporain du Buddha: Burnouf, Lotus de la Bonne Loi, p. 485; cf. cependant, Kern, Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, p. 119. Plusieurs des petits Brâhmaṇas du Sâma-Veda, l'Adbhutabrâhmaṇa du Shaḍviṃça, une grande partie du Taittiriya Âranyaka sont probablement bien plus modernes encore.

hy Råjendralåla Mitra, 3 vol. in-8-, Calcutta, 1859-1870 (Bibliotheca Indica). — The Taittiriya Âranyaka of the Black Yajur Veda, with the commentary of Såyanåchårya, ed. by Råjendralåla Mitra, Calcutta, 1872 (Bibliotheca Indica). — Pour les Upanishads qui sont rangées, quelques-unes avec raison, la plupart à tort, dans cette littérature, voir plus bas.

l'usage; mais il faut admettre aussi que toute la masse de ces livres s'est accrue plus ou moins simultanément et se représenter chacun d'eux, dans sa rédaction actuelle, comme le dernier terme d'une longue progression dont l'époque initiale aura été sensiblement la même pour tous. Une exception devra être faite cependant pour la très grande majorité des hymnes du Rig-Veda. Cette Samhità se compose, en effet, de plusieurs collections distinctes provenant parfois de familles rivales et avant appartenu à des clans souvent hostiles les uns aux autres. Or, dans la liturgie qui nous est présentée dans les parties les plus anciennes des autres livres, non seulement ces différences d'origine se sont effacees, non seulement on y puise indistinctement dans la masse des Hymnes, mais on le fait sans égard pour l'intégrité des anciennes prières 1, prenant un vers de ci, un tercet de là, et formant ainsi de toutes pièces des invocations d'un caractère nouveau. La liturgie de ces livres n'est donc plus la même que celle qui est représentée par les Hymnes. et le passage de l'une à l'autre a dù exiger un intervalle de temps assez long. D'une façon générale, on peut dire que ces livres supposent non seulement l'existence des chants du Rig-Veda, mais celle d'un recueil de ces chants plus ou moins semblable à celui qui nous est parvenu.

On a essayé d'évaluer la durée nécessaire à la formation graduelle de cette littérature, et on a proposé le onzième siècle avant notre ère comme limite inférieure de l'époque à laquelle a dû fleurir cette poésie des Hymnes<sup>2</sup>. En tenant compte de toutes les circonstances, nous estimons que ce terme est encore trop rapproché et que la moyenne des chants du Rig-Veda doit être reportée bien au delà. Contrairement à une opinion souvent émise, nous croyons aussi que bon nombre d'hymnes de l'Atharva-Veda ne sont pas beaucoup plus jeunes<sup>3</sup>. Quelques formules du Yajur-Veda sont

<sup>1.</sup> Nous n'entendons pas affirmer par là que dans le Rig-Veda, tel que nons le trou vons, nous devons considérer toutes les parties qui le composent comme ayant garde intacte leur forme originale. Bien loin de là, il y a dans un grand nombre d'entre elles des traces plus ou moins sûres d'une refonte ou d'un remaniement. Sur ce sujet, voir la traduction de Grassmann, et Siebenzig Lieder des Rigeeda, traduits par K. Geldner et A. Kaegi, 1875, publication faite sous la direction de R. Roth. D'une manière générale, le fait en question est indubitable, bien que dans les cas particuliers le problème soit souvent difficile à résoudre.

<sup>2.</sup> Max Muller, Ancient Sanskrit Literature, p. 572; cf. A. Weber, Indische Literaturgeschichte, p. 2, 2 éd.

<sup>3.</sup> L'existence d'une collection du genre de notre Atharva-Veda est impliquée dans

probablement tout aussi anciennes. Quant aux autres textes liturgiques, quand ils ne sont pas empruntés aux Hymnes ou à d'autres collections similaires qui n'existent plus<sup>1</sup>, ils appartiennent à un âge plus récent, ils forment avec les Brâhmaṇas la deuxième couche de la littérature védique.

Voici maintenant, dans ses traits principaux, la religion qui nous est transmise dans les Hymnes<sup>2</sup>. La nature entière est divine. Tout ce qui impressionne par sa grandeur, ou est supposé capable de nuire ou d'être utile, peut devenir un objet direct d'adoration. Les montagnes, les fleuves, les sources, les arbres, les plantes sont invoqués comme autant de puissances<sup>3</sup>. Les animaux qui entourent l'homme, le cheval qui le traine au combat, la vache qui le nourrit, le chien qui garde sa demeure, l'oiseau dont le cri lui révèle l'avenir, ceux, en plus grand nombre, qui menacent son existence, reçoivent un culte d'hommages ou de déprécations <sup>4</sup>. Dans l'appareil qui sert aux sacrifices, quelques pièces sont plus que des objets consacrés, ce sont des divinités <sup>5</sup>; et le char de guerre, les armes offensives et défensives, la charrue, le sillon qui vient d'être

des formules telles que Tauttir. Samh. VII, 5, 11, 2, et probablement aussi dans Rig-V., X, 90, 9.

- 1. Dans tous les textes rituels, même les plus récents, nous trouvons ici et là des fragments de liturgie de la même nature et du meme caractère, parfois aussi anciens que les hymnes et qui ne se trouvent pas dans les Samhitàs du Rig et de l'Atharva Veda tels que nous les connaissons.
- 2. Cf. J. Muir, Original Sanskrit Texts, t. IV, 2° éd., 1873, et t. V, 1870. Nous renvoyons une fois pour toutes à cet exposé, le plus complet et le plus sûr que nous ayons des religions védiques. Max Muller, Ancient Sanskrit Literature, p. 525 ss. Le même, Lectures on the Origin and Growth of Religion as illustrated by the Religions of India, 1878, p. 193 ss., 224 ss., 259 ss. A. Ludwig, Die philosophischen und religiosen Anschauungen des Veda in ihrer Entwicklung, 1875. Du même, Die Mantraliteratur und das Alte Indien (t. 111 de sa traduction du Rig-Veda), 1878, p. 257-415. M. A. Bergaigne soumet les conceptions mythiques et religieuses du Rig-Veda à une pénétrante analyse dans un ouvrage en cours de publication: La Religion védique d'après les Hymnes du Rig-Veda, t. 1 (Bibliothèque de l'École des Hautes Etudes, fascic, XXXVI), 1878.
- 3. RV., VII, 35, 8; VIII, 54, 4; X, 35, 2; 64, 8; II, 41, 16-18; III, 33; VII, 47; 95; 96; VIII, 74, 15; X, 64, 9; 75; VII, 49; 1, 90, 8; VII, 34, 23-25; VI, 49, 14; X, 17, 14; 97; 145. Atharva-Veda, VIII, 7.
- 4. RV., I, 162; 163; IV, 38; I, 164, 26-28; III, 53, 14; IV, 57, 4; VI, 28; VIII, 101, 15; X, 19; 169; Ath. V X, 10; MI, 4; 5; RV., VII, 55; II, 42; 43; X, 165; I, 116, 16; 191, 6; VII, 104, 17-22; Ath. V. VIII, 8, 15; 10, 29; IX, 2, 22; X, 4.
- 5. RV., III, 8; X, 76; 175, et en général les Apri-suktas. Cf. encore I, 187; I, 28, 5-8; IV, 58; Ath. V., XVIII, 4, 5; MIX, 32, 9. Le Rig-Veda, consacré au cutte des grands dieux, est relativement pauvre de renseignements au sujet de ces défications imparfaites et parfois purement métaphoriques. Par contre, plus de la moitié des morceaux propres de l'Atharva-Veda sont consacrés à ces religions inférieures.

tracé, sont l'objet non seulement de bénédictions, mais de prières 1. Dès le berceau, l'Inde est foncièrement panthéiste. Cependant, ce n'est ni l'adoration directe des objets, même des plus grands, ni celle des personnifications par trop transparentes des phénomènes de la nature qui dominent dans les Hymnes. Ainsi, l'Aurore est certainement une grande deesse : ses chantres n'ont pas de couleurs assez brillantes, ni de paroles assez émues pour saluer cette fille du Ciel, révélatrice et dispensatrice de tous les biens, qui amène les jours aux mortels et les leur prolonge. On célèbre et on implore ses bienfaits, mais sa part dans le culte est relativement petite, et ce n'est pas à elle que vont les offrandes. Il faut en dire presque autant du Ciel et de la Terre, bien qu'on révère encore en eux le couple primordial qui a engendré les dieux. Dans le culte, ils s'effacent devant des dieux plus personnels; dans la spéculation, ils sont remplacés peu à peu par des conceptions plus abstraites ou par des symboles plus enveloppés. Des étoiles, il est à peine question. La lune n'a qu'un rôle subordonné?. Le soleil lui-même, si prépondérant dans le mythe, ne l'est plus au même degré dans la conscience religieuse, ou du moins on l'adore de préférence en ses doublets d'une personnalité plus complexe et d'une signification plus voilée. Les deux seules divinités de premier ordre qui aient conservé franchement leur caractère physique, sont Agni et Soma. Ici, les objets visibles et tangibles étaient trop rapprochés, trop saints surtout, pour s'effacer plus ou moins derrière des personnifications. On n'en arriva pas moins par d'autres voies à atténuer ce qu'auraient eu de trop cru un dieu flamme ou un dieu breuvage; on les entoura d'un symbolisme subtil et compliqué, on les pénétra pour ainsi dire de toutes les énergies mystiques du sacrifice, on étendit leur empire bien au delà du monde sensible et on les conçut comme des agents cosmiques, des principes universels.

Agni, en effet, n'est pas sculement le feu terrestre et le feu de l'éclair et du soleil<sup>3</sup>; sa véritable patrie est le ciel invisible, mystique, séjour de l'éternelle lumière et des premiers principes de toutes choses<sup>4</sup>. Ses naissances sont infinies, soit que, germe impérissable et renaissant sans cesse de lui-même, il jaillisse chaque

<sup>1.</sup> RV., III, 53, 17-20; VI, 47, 26-31; VI, 75; IV, 57, 4-8.

<sup>2.</sup> RV., 1. 24, 10; 105, 1, 10; X, 64, 3; 85, 1-5, 9, 13, 18, 19, 40.

<sup>3.</sup> RV., X, 88, 6, 11.

<sup>4.</sup> RV., X, 45, 1; 121, 7; VI, 8, 2; IX, 113, 7-8.

jour sur l'autel d'un morceau de bois d'où on l'extrait par friction (l'arani), et dans lequel il dort comme l'embryon dans la matrice 1, soit que, « Fils des Ondes », il s'élance avec le bruit du tonnerre du sein des Rivières célestes où l'ont découvert les Bhrigus (personnifications de l'éclair), où les Acvins l'ont engendré avec des aranis d'or 2. En réalité, il est toujours et partout le même, depuis les jours antiques où, l'ainé des dieux, il naquit dans sa plus haute demeure, au sein des Eaux primordiales et que naquirent avec lui les premiers rites et le premier sacrifice3. Car de naissance il est pontife, au ciel comme sur terre 4, et il officia dans la demeure de Vivasvat<sup>5</sup> (le ciel ou le soleil), bien avant que Mâtariçvan (un autre symbole de l'éclair) l'eût apporté aux mortels6 et qu'Atharvan et les Angiras, les anciens sacrificateurs, l'eussent institué ici-bas comme le protecteur, l'hôte et l'ami des hommes 7. Les légendes postérieures, dans lesquelles la naissance de l'éclair ou la première génération du feu sacré sont représentées directement comme un sacrifice, ne sont à cet égard que le développement légitime de ces vieilles conceptions. Maître et générateur du sacrifice, Agni devient le porteur de toutes les spéculations mystiques dont le sacrifice est l'objet. Il engendre les dieux, il organise le monde, il produit et conserve la vie universelle; en un mot, il est puissance cosmogonique8. En même temps, l'observation sans doute aidant, il est une sorte d'anima mundi, de principe subtil répandu par toute la nature; c'est lui qui rend fécond le sein des femmes, qui fait naître et croître les plantes et tous les germes de la terre 9. Mais, au sein de toutes ces magnificences, il ne cesse pas un instant d'être le feu, la flamme matérielle qui dévore le bois sur l'autel, et, de tant

<sup>1.</sup> RV., X, 5, 1; III, 29; I, 68, 2; X, 79, 4, etc. Naissant ainsi chaque jour, il est appelé « le plus jeune des dieux ».

<sup>2.</sup> RV., II, 35; III, 1; II, 4, 2; X, 46, 2; I, 58, 6; III, 2, 3; X, 88, 10; 184, 3.

<sup>3.</sup> RV., 1, 24, 2; 111, 1, 20; X, 88, 8; 121, 7, 8; IV, 1, 11-18.

<sup>4.</sup> RV., I, 94, 6; X, 110, 11; 150.

<sup>5.</sup> RV., I, 58, 1; 31, 3.

<sup>6.</sup> RV., I, 93, 6; III, 9, 5; VI, 8, 4.

<sup>7.</sup> RV., I, 83, 4-5; 71, 2-3; VI, 15, 17; 16, 13; X, 92, 10; VII, 5, 6; II, 1, 9; 2, 3, 8; 4, 3-4; X, 7, 3; 91, 1-2. Il est appelé lui-même le premier des Angiras.

<sup>8.</sup> RV., V, 3, 1; X, 8, 4; I, 69, 1; cf. Taitt. Samh., I, 5, 10, 2; RV., VI, 7, 7; 8, 3; X, 156, 4.

<sup>9.</sup> RV., III, 3, 10; X, 51, 3; I, 66, 8; III, 26, 9; 27, 9; VIII, 44, 16; X, 21, 8; 80, 1; 183, 3. Dans l'Atharva-Veda il est identifié avec Kâma, le Désir, l'Amour; Ath. V., III, 21, 4. Dans le rituel il porte les surnoms de Patnivat, de Kâma, de Putravat: Taitt. Samh, I, 4, 27; II, 2, 3, 1; II, 2, 4, 4; cf. VI, 5, 8, 4.

d'hymnes qui le célèbrent, il n'est pas un seul où ce côté de sa nature soit mis en oubli.

Soma est à cet égard l'exact pendant d'Agni. Au propre, c'est un breuvage fermenté, extrait de la tige macérée et pressurée d'une plante; c'est aussi la plante elle-même. Le breuvage est enivrant! et on le verse en libation aux dieux, surtout à Indra, dont il exalte les forces dans le combat que ce dieu soutient contre les démons. Mais ce n'est pas seulement sur terre que coule le soma : il s'épanche au delà du monde visible partout où se célèbre le sacrifice; il est présent dans la pluie que le nuage distille?. C'est dire que, comme Agni, il a, outre ses existences terrestre et atmosphérique, une existence mystique<sup>3</sup>. Comme lui, il a beaucoup de demeures 4, mais sa résidence suprême est dans les profondeurs du troisième ciel, où Sùryà, la fille du Soleil, l'a filtré, où les femmes de Trita, un doublet ou du moins un très proche parent d'Agni, l'ont broyé sous la pierre, où l'a trouyé Pùshan, le dieu nourricier<sup>5</sup>. C'est de là que le Faucon, un symbole de l'éclair, ou Agni lui-même ont été le ravir à l'archer céleste, au Gandharva, son gardien, et l'ont apporté aux hommes 6. Les dieux l'ont bu et sont devenus immortels; les hommes le deviendront à leur tour guand ils le boiront chez Yama, dans le séjour des heureux?. En attendant, il leur donne ici-bas la vigueur et la plénitude des jours; il est l'ambroisie et l'eau de jouvence. C'est lui qui rend les eaux fécondes, qui nourrit et pénètre de vertus salutaires les plantes dont il est le roi, qui vivifie la semence des hommes et des animaux, qui inspire le poète et donne l'élan à la prière 8. Il a engendré le Ciel et la Terre, Indra, Vishnu. Avec Agni, avec lequel il forme un couple étroitement uni, il a allumé le soleil et les étoiles 9. Il n'en est pas moins la plante que l'acolyte broie sous la pierre et le liquide jaunâtre qui dégoutte dans la cuve 10.

<sup>1.</sup> RV., VIII, 48, 5, 6; X, 119; VIII, 2, 12.

<sup>2.</sup> Au point de vue des Vedas, le sacrifice est offert par les dieux aussi bien que par les hommes; il est universel et éternel.

<sup>3.</sup> RV., I, 91, 4; IX, 36, 15.

<sup>4.</sup> RV., I, 91, 5.

<sup>5.</sup> RV., IX, 32, 2; 38, 2; 1, 6; 113, 3; I, 23, 13-14.

<sup>6.</sup> RV., IV. 26, 6, 7; 27; 18, 13; VIII, 82, 9; I, 71, 5; IX, 83, 4.

<sup>7.</sup> RV., VIII, 48, 3; IX, 113, 7-11; VIII, 48, 7; 79, 2, 3, 6; I, 91, 6-7.

<sup>8.</sup> RV., IX, 8, 8; VIII, 79, 2, 6; I, 91, 22; X, 97, 22; VI, 47, 3; I, 23, 19, 20; IX, 60, 4; 85, 39; 95, 2; 96, 6; 88, 3.

<sup>9.</sup> RV., IX, 96, 5; 86, 10; 87, 2; I, 93, 5.

<sup>10.</sup> M. A. Kuhn a pour suivi très loin la ramification des principaux mythes relatifs a

Chez les autres divinités, le caractère physique est plus effacé. Parfois, il ne s'est conservé que dans le mythe ou dans un petit nombre d'attributs et, là même, il n'est pas toujours facile de le déterminer avec précision. Pour la conscience religieuse, ce sont des dieux personnels et, en général, la personnalité est d'autant plus accentuée et plus complexe, que le dieu est plus grand. Indra. celui de tous qui est invoqué le plus souvent, est le roi du ciel et le dieu national des Aryas 1. Il donne la victoire à son peuple et il est toujours prêt à prendre en main la cause de ses serviteurs. Mais c'est au ciel, dans l'atmosphère, qu'il livre ses grandes batailles pour la délivrance des Eaux, des Vaches, des Épouses des dieux retenues captives par les démons. C'est là qu'ivre de soma. il frappe de sa foudre Vritra l'Enveloppeur, Ahi le Dragon, Cushna le Dessécheur et une foule d'autres monstres; qu'il brise les forteresses d'airain de Cambara, le démon à la massue, la caverne de Vala le Roceleur, et que, guidé par Saramà, sa chienne fidèle, il vient, enflammé par le chant des Angiras, arracher leur larcin aux rusés Panis 2. Ces combats, représentés tantôt comme des faits d'un passé lointain, tantôt comme une lutte permanente qui se renouvelle chaque jour, il les livre parfois avec l'aide d'autres dieux, de Soma, d'Agni, de son camarade Vishnu ou de ses gardes du corps les Maruts<sup>3</sup>. Mais plus souvent il combat seul<sup>4</sup> et, en effet, il n'a pas besoin qu'on le secoure, tant sa force est immense et la victoire peu disputée 5. Une seule fois, il est parlé de la terreur qui le saisit après la mort de Vritra, « quand, semblable à un faucon effrayé. il s'enfuit jusqu'au fond de l'espace par-dessus les quatre-vingtdix-neuf rivières 6 », et encore, dans cette fuite, la littérature pos-

Agni et à Soma dans son beau mémoire: Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks, 1859. Pour le symbolisme dont ces deux dieux sont le sujet et pour toute cette religion du socrifice dont ils sont en quelque degré le centre, voir spécialement l'ouvrage de  $\Lambda$ . Bergaigne déjà cité, La Religion védique d'après les Hymnes, et l'article du même auteur, Les Figures de rhétorique dans le Rig-Veda, dans Mémoires de la Société de Linguistique, t. IV, 96.

<sup>1.</sup> RV., I, 51, 8; 130, 8; II, 11, 18; IV, 26, 2; VIII, 92, 32, etc.

<sup>2.</sup> Des innombrables passages relatifs à ces luttes, nous ne citerons que I, 32 et X, 108. Pour le fond de ces mythes et pour l'expression qu'ils ont trouvée chez d'autres peuples, voir le beau mémoire de M. Bréal, Hercule et Cacus; Etude de mythologie comparée, 1863.

<sup>3.</sup> RV., IV, 28, 1; IX, 61, 22; III, 12,6; I, 22, 19; IV, 16, 11; VIII, 100, 12; III, 47, etc.

<sup>4.</sup> RV., I, 165, 8; VII, 21, 6; X, 138, 6, etc.

<sup>5.</sup> RV., I, 165, 9-10.

<sup>6.</sup> RV., I, 32, 14.

térieure qui en a gardé le souvenir, ne voit-elle qu'un effet du remords 1. C'est qu'entre le dieu et le démon la lutte, dans l'Inde, est et restera inégale. Elle donnera naissance à une infinité de mythes, mais il n'en sortira pas, comme dans l'Iran, le dualisme. Indra est donc avant tout un dieu belliqueux: debout sur son char de guerre trainé par deux coursiers fauves, il est en quelque sorte le type idéal d'un chef de clan ârya. Mais ce n'est là qu'un des côtés de sa nature. Comme dieu du ciel, il est aussi le dispensateur de tous les biens, l'auteur et le conservateur de toute vie 2. De la même main il met le lait tout cuit dans le pis de la vache et il retient la roue du soleil sur la pente du firmament, il trace leurs cours aux rivières et il affermit sans poutres la voûte des cieux 3. Il est immense, la terre tient dans le creux de sa main 4; il est souverain et démiurge 5.

Autour de lui se groupent des divinités qui semblent se partager son empire. D'abord ses fidèles compagnons les Maruts, probablement les Brillants, dieux de l'ouragan et des éclairs <sup>6</sup>. Quand leurs troupes s'ébranlent, la terre tremble sous leurs chars attelés de daims et les forêts s'inclinent sur les montagnes <sup>7</sup>. On aperçoit au passage l'éclat de leurs armes, on entend le son de leur flûte, leurs chansons, leurs cris d'appel et les claquements de leur fouet <sup>8</sup>. Si turbulents qu'ils soient, ils sont bienfaisants. Ils sont les dispensateurs des pluies, et du pis de Priçni, la Vache tachetée leur mère, ils font couler le lait des ondées <sup>3</sup>. De leur père Rudra, ils tiennent la connaissance des remèdes <sup>40</sup>. Celui-ci, dont le nom a probablement signifié le Rutilant avant d'ètre interprété comme le Hurleur, est, comme ses fils, un dieu de l'orage. Dans les Hymnes, qui certainement ici, comme ailleurs, ne disent pas tout, il n'a rien

<sup>1.</sup> Le remords du brahmanicide, car l'adversaire d'Indra est devenu un brahmane: Mahâbhâr. V, 228-569. Le fond de ce récit est du reste ancien: Taut. Samh., II, 5, 1; II, 5, 3; cf. VI, 5, 5, 2. Taitt. Samh., II, 4, 12, Indra ne tue pas Vritra, mais conclut un pacte avec lui.

<sup>2.</sup> RV., IV, 17, 17; VII, 37, 3. Il est le Maghavan, le Libéral par excellence.

<sup>3.</sup> RV., I, 61, 9; III, 30, 14; IV, 28, 2; II, 15, 2-3.

<sup>4.</sup> RV., I, 100, 15; 173, 6; VI, 39, 1; III, 30, 5.

<sup>5.</sup> RV, II, 12; I, 101, 5; IV, 19, 2; III, 46, 2; II, 15, 2; 17, 5; VI, 30, 5; VIII, 96, 6.

<sup>6.</sup> Douze hymnes du le livre adressés aux Maruts forment le 1er volume (le seul paru de la traduction du Rig-Veda entreprise par M. Max Müller.

<sup>7.</sup> RV., V, 60, 2-3; VIII, 20, 5-6; I, 37, 6, 8.

<sup>8.</sup> RV., I, 64, 4; VIII, 20, 11; I, 85, 2, 10; 37, 3, 13.

<sup>9.</sup> RV., I, 37, 10, 11; 38, 7,9; 64, 6; V, 53, 6-10; II, 34, 10.

<sup>10.</sup> RV., I, 38, 2; II, 34, 2; VIII, 20, 23-26; II, 33, 13.

du sombre aspect sous lequel il deviendra plus tard si fameux. Bien qu'il soit armé de la foudre et qu'il inslige les prompts trépas 1, il est représenté avant tout comme secourable et bienfaisant. Il est le plus beau des dieux avec sa chevelure blonde; comme Soma, il possède les meilleurs remèdes, et sa fonction spéciale est de protéger les troupeaux?. Il est proche parent de Vâyu ou Vâta, le Vent, avec lequel on le confond parfois 3, dieu guérisseur comme lui et maître d'une vache merveilleuse qui lui donne le meilleur lait4. Il l'est aussi de Parjanya, la personnification la plus immédiate de l'orage, le dieu au chant retentissant, qui abat les forêts et fait trembler la terre, qui terrifie même l'innocent quand il frappe le coupable, mais qui répand aussi la vie et à l'approche duquel la végétation épuisée se relève. La terre se pare, quand il vide sa grande outre; il est son époux, et c'est par lui que les plantes, les animaux, les hommes sont féconds. Enfin, comme cela est toujours possible à un dieu de l'orage qui, sous la forme de l'éclair et de la pluie, dispose d'Agni et de Soma, il a un rôle cosmogonique 5.

Par une de ces rencontres caractéristiques des religions védiques, presque tous les traits qui viennent d'être relevés chez Agni, chez Soma, chez Indra, se retrouvent chez un autre personnage divin d'une origine en apparence bien différente, Brihaspati ou Brahmanaspati, le Seigneur de la prière. Comme Agni et Soma, il naît sur l'autel et monte de là chez les dieux. Comme eux il a été engendré dans l'espace par le Ciel et la Terre. Comme Indra, il combat les ennemis terrestres et les démons de l'air 6. Comme tous les trois, il réside au plus haut des cieux, il engendre les divinités et ordonne l'univers. Sous son souffle ardent le monde est entré en fusion et a pris forme comme le métal dans le creuset du fondeur? A première vue il semble bien que ce soit là un produit tardif de la réflexion abstraite, et il est probable en effet, d'après la forme même du nom, qu'en tant que personne distincte, le type est relativement moderne: en tout cas il est spécialement indien. Mais, par ses éléments, il se rattache aux conceptions les plus anciennes. Comme il y a une force dans la flamme et dans la libation, de

```
1. RV., II, 33, 3, 10, 14; VII, 46.
```

<sup>2.</sup> RV., 11, 33, 3-4; I, 43, 4; 114, 5; II, 33, 2; VI, 74; I, 43; 114, 8; \(\lambda\), 169.

<sup>3.</sup> RV., X, 169. Il est, comme lui, père des Maruts: 1. 134, 4; 135, 9.

<sup>4.</sup> RV., X, 186; I, 134, 4.

<sup>5.</sup> RV., V, 83; VII, 101; IX, 82, 3; 113, 3.

<sup>6.</sup> RV., II, 24, 11; VII, 97, 8; II, 23, 3, 18; II, 24, 2-4; \(\chi\), 68.

<sup>7.</sup> RV., IV, 50, 4; II, 26, 3; 24, 5; IV, 50, 1; X, 72, 2.

même il y en a une dans la formule, et cette formule, le prêtre n'est pas le seul à la prononcer, pas plus qu'il n'est le seul à allumer Agni ou à verser Soma. Il y a une prière dans le tonnerre, et les dieux qui savent toutes choses, n'ignorent pas la puissance des paroles sacramentelles. Ils ont d'irrésistibles formules demeurées cachées aux hommes et contemporaines des premiers rites, par lesquelles le monde s'est formé et par lesquelles il se conserve 1. C'est ce pouvoir onni-présent de la prière que personnifie Brahmaṇaspati, et ce n'est pas non plus sans raison qu'il se confond parfois avec Agni et surtout avec Indra. En réalité chaque dieu et le prêtre lui-même 2 sont Brahmaṇaspati au moment où ils prononcent les mantras qui leur donnent puissance sur les choses du ciel et de la terre. La même conception, sous une forme plus abstraite, a abouti à Vâc, la Parole sainte, représentée comme une puissance infinie, supérieure aux dieux et génératrice de tout ce qui existe 3.

Qu'on réunisse tout ce qu'il y a chez les autres dieux de grandeur et de puissance souveraine, et on aura Varuna 4. Comme l'indique le nom, identique au grec Odezvés, Varuna est le dieu du ciel immense, lumineux, qui embrasse toutes choses, source première de toute vie et de tout bien 5. Indra aussi est un dieu du ciel, et ces deux personnalités se couvrent en effet réciproquement en bien des points. Il y a toutefois cette différence entre eux qu'Indra a surtout attiré à lui la vie active et pour ainsi dire militante du ciel, tandis que Varuna en représente mieux l'immuable majesté. Rien n'égale la magnificence des descriptions que font de lui les Hymnes. Le soleil est son œil, le ciel est son vêtement, l'ouragan est son souffle 6. C'est lui qui a établi sur des fondements inébranlables le ciel et la terre et qui les maintient séparés, qui a placé les astres

<sup>1.</sup> RV., I, 164, 45; VIII, 100, 10, 11; X, 71, 1; 177, 2; 114, 1; II, 23, 17; X. 11, 4; 90, 9. L'arme de Bribaspati est la prière, II, 24, 3, etc. C'est aussi celle des Angiras. Le brahman, le Verbe efficace, est devakrita, l'ouvre des dieux, VII, 97, 3; cf. le mugissement d'Agni, de Varuna, du Taureau céleste, le chant de Parjanya et celui des Maruts.

<sup>2.</sup> RV., IV, 50, 7.

<sup>3.</sup> RV., X, 125.

<sup>4.</sup> Le mythe de Varuna et tout l'ensemble des conceptions qui s'y rattachent, sont l'objet d'une étude aussi profonde que brillante dans le beau livre de M. J. Darmesteter: Ormazd et Ahriman, leurs origines et leur histoire, 1877. Cf. aussi l'intéressante monographie de M. A. Hillebrandt, Varuna und Mitra, ein Beitrag zur Exegese des Veda, 1877, et R. Roth, Die höchsten Gotter des arischen Volkes, ap. Zeitschr. der Deutsch. Morgenland. Gesellsch., t. VI, 70.

<sup>5.</sup> RV., VII, 87, 5; VIII, 41, 3.

<sup>6.</sup> RV., I, 115, 1; 25, 13; Ath. V., XIII, 3, 1; RV., VII, 87, 2.

au firmament, qui a donné des pieds pour la marche au soleil, qui a tracé leur route aux aurores et leurs cours aux rivières 1. Il a tout fait et il conserve tout : rien ne saurait porter atteinte aux œuvres de Varuna. Nul ne le pénètre; mais lui, il sait tout et voit tout, ce qui est et ce qui sera 2. Des sommets du ciel, où il réside en un palais aux mille portes, il distingue la trace des oiseaux dans l'air et celle des navires sur les flots 3. C'est de là, du haut de son trône d'or aux fondements d'airain, qu'il veille à l'exécution de ses décrets, qu'il dirige la marche du monde et qu'entouré de ses émissaires, d'un regard qui ne sommeille jamais, il contemple et juge les agissements des hommes 4. Car il est avant tout le mainteneur de l'ordre dans l'univers et dans la société, et sa souveraineté est l'expression la plus haute de la loi physique et de la loi morale 5. Il a des châtiments terribles, des maladies vengeresses pour le coupable endurci 6; mais sa justice distingue entre la faute et le péché, et il est miséricordieux à l'homme qui se repent. Aussi c'est vers lui que s'élève le cri d'angoisse du remords; c'est devant sa face que le pécheur vient se décharger du poids de sa faute par la confession?. Ailleurs la religion védique est ritualiste, parfois hautement spéculative; avec Varuna elle descend dans les profondeurs de la conscience et réalise la notion de la sainteté.

On a prétendu parsois que Varuna est dans les Hymnes un dieu en décadence 8. Nous ne saurions partager cette manière de voir. Qu'à l'époque où ces vieux chants ont été réunis, sa place dans le culte ait été fort restreinte, cela ressort déjà du petit nombre d'hymnes à Varuna conservés dans la collection. Mais, outre que la fréquence des invocations n'est pas toujours la mesure exacte de l'importance d'un dieu, il suffit de se reporter à ces quelques hymnes pour se convaincre que, dans la conscience de leurs auteurs,

<sup>1.</sup> RV., VII, 86, 1; VIII, 41, 10; 42, 1; I, 24, 8; V, 85, 5; 1, 123, 8; II, 28, 4; V, 85, 6; VII, 87, 1.

<sup>2.</sup> RV., IV, 42, 3; I, 24, 10; 25, 14.

<sup>3.</sup> RV., I, 25, 10; VIII, 88, 5; I, 25, 7-11.

<sup>4.</sup> RV., V, 62, 8; I, 25, 13; IX, 73, 4; VII, 49, 3; Ath. V., IV, 16, 1-5.

<sup>5.</sup> De là ses épithètes de ritasya gopâ, gardien de l'ordre, dhritavrata, satyadharman, dont les décrets sont inébranlables, efficaces.

<sup>6.</sup> Ge sont ses liens, R.V., I, 24, 15, etc. Il est souvent question de son courroux, I, 24, 11, 14; VII, 62, 4; IV, 1, 4; VII, 84, 2. L'hydropisie surtout était considérée comme une punition infligée par Varuna: VII, 89; Ath. V., IV, 16, 7.

<sup>7.</sup> RV., 1, 25, 1-2; II, 28, 5-9; V, 85, 7-8; VII, 86; 87, 7; 88, 6; 89.

<sup>8.</sup> Voir les opinions réunies ap. J. Muir, Original Sanskrit Texts, t. V, p. 116, cf. Hillebrandt, Varuna und Mitra, p. 107.

la divinité de Varuna était intacte. Nulle part ailleurs le sentiment de la majesté divine et de l'absolue dépendance de la créature n'est exprimé avec la même force, et il faut aller jusqu'aux Psaumes pour trouver de pareils accents d'adoration et de supplication. Il y a d'ailleurs deux hymnes 1 dans lesquels est établi un parallèle formel entre Varuna et le dieu qui doit l'avoir detrôné, Indra, et, dans l'un et dans l'autre morceau, c'est à Varuna, somme toute, que demeure la suprème majesté. Il est un troisième hymne<sup>2</sup>, il est vrai, où les choses paraissent se presenter autrement. Agni y déclare qu'il quitte le service de Varuna pour celui d'Indra, le seul vrai maître et seigneur, et on a voulu voir là un témoignage authentique de la substitution du culte d'Indra au culte de Varuna. Ce serait là un morceau bien étrange, s'il contenait en effet un chapitre d'histoire religieuse, d'autant plus étrange qu'il paraît être extrêmement ancien. Mais ce n'est pas une page d'histoire qu'il y faut chercher, c'est une page de mythologie. Le ciel n'est pas toujours clément, et il fut un temps où Varuna n'était pas uniquement juste et bon. où, à côté de mythes se rapportant à sa nature divine, il y en avait d'autres exprimant sa nature démoniaque. Dans ceux-ci le ciel ou Varuna était vaincu. Le sentiment religieux à beaucoup d'égards si élevé qui se fait jour dans les Hymnes, a écarté la plupart de ces mythes-là, ainsi que beaucoup d'autres qui le choquaient; mais il ne les a pas écartés tous, il n'a surtout pas pu faire qu'ils n'aient survécu en quelque sorte à l'état latent. Dans le morceau en question, qui est un de ceux qui ont passé en depit de la consigne, Varuna est, non pas un dieu qui s'en va, mais un dieu méchant, et c'est là un côté de sa nature dont on se souvient encore fort bien dans les Bràhmanas.

Varuna est le premier d'un groupe de divinités à noms abstraits, Mitra l'Ami, Aryaman le Fidèle, Bhaga le Libéral, Daksha le Fort, Amça le Répartiteur, qui ne sont qu'un dédoublement et en quelque sorte le reflet de son propre être. Ils n'ont pas d'existence bien distincte et, à une exception près en faveur de Mitra<sup>3</sup>, ils ne sont jamais invoqués seuls. On remarque dejà chez eux une certaine tendance au rôle de divinités solaires, particulièrement chez Mitra, le plus éminent d'entre eux et qui, de même que son frère le Mitra des livres zends, est devenu plus tard directement le

<sup>1.</sup> RV., IV. 42; VII, 82.

<sup>2.</sup> RV., X, 124.

<sup>3.</sup> RV., III. 59.

Soleil. Aussi Savitri, un dieu décidément solaire, leur est-il souvent associé et, dans un mythe certainement ancien, le soleil est leur frère, né d'un œuf avorté que leur mère rejette et envoie rouler dans l'espace. Cette mère est Aditi, l'Immensité, d'où leur nom d'Àditya ou fils d'Aditi, appliqué parfois aussi à Indra et à Agni. Quand les Hymnes essaient de définir Aditi, ils se consument en laborieux efforts et se perdent dans le vague. En elle semble avoir trouvé une de ses premières expressions la notion confuse et grandissante d'une sorte de matrice commune, de substratum de tous les êtres: dans un passage elle est « ce qui est né et ce qui naîtra 4 ». — Dans un autre ordre d'idées un rôle tout semblable est parfois dévolu aux Eaux, qui ne sont pas seulement les diverses manifestations de l'élément liquide, sources, rivières, pluies, nuées, libations, mais qui sont conçues aussi comme le milieu primordial au sein duquel s'est formé tout ce qui existe.

Des dieux Àdityas aux dieux solaires, le passage, comme on vient de voir, est insensible. De ceux-ci les plus importants sont : Sûrya, le Soleil conçu directement comme un être divin; il surveille les hommes et dénonce leurs fautes à Mitra et à Varuṇa<sup>6</sup>; Savitri, le Vivificateur, qui, soir et matin, élevant ses longs bras d'or, éveille les êtres et les replonge dans le sommeil<sup>7</sup>; Vishnu, l'Actif, qui fera plus tard une si grande fortune, le camarade d'Indra, le marcheur aux grandes enjambées, qui, en trois pas, parcourt les espaces célestes<sup>8</sup>; Pûshan, le Nourricier, qui, de son aiguillon d'or, dirige le tracé du sillon, le bon pasteur qui ne perd pas une tête de son bétail. Il connaît tous les chemins, qu'il parcourt sans cesse sur son char attelé de boucs; il est le guide des hommes et des troupeaux dans leurs pérégrinations; il est aussi celui des trépassés sur les routes qui mènent au séjour des heureux<sup>9</sup>. Il est inutile d'insister sur les caractères de clair-

<sup>1.</sup> RV., X, 72, 8-9. D'où son nom de Mârtânda.

<sup>2.</sup> Cf. Max Müller, Translation of the Rigveda, p. 230-251, et A. Hillebrandt, Ueber die Göttin Aditi, 1876.

<sup>3.</sup> RV., VII, 85, 4; VIII, 52, 7; X, 88, 11 (âditeya).

<sup>4.</sup> RV., I, 89, 10.

<sup>5.</sup> Comparer des passages tels que RV., VII, 47; 49 avec X, 82, 5-6; 109, 1; 121, 7-8; 129, 1-3; 190, 1.

<sup>6.</sup> RV., I, 50; 115; VII, 62, 2, etc.

<sup>7.</sup> RV., II, 38, etc.

<sup>8.</sup> RV., I, 22, 16-21; 154.

<sup>9.</sup> RV., I, 42; VI, 53; IV, 57, 7; X, 17, 3-6.

voyance, de sagesse, de puissance ordonnatrice naturellement communs à toutes ces divinités en leur qualité d'êtres lumineux et solaires. On remarquera cependant qu'elles sont conçues et surtout traitées d'une façon très personnelle, ne rappelant que très indirectement l'astre qu'elles représentent, et dont on les distingue parsois expressément i; ensin qu'elles n'en expriment que les côtés biensaisants. Le mauvais soleil, destructeur et dévorant, celui par exemple dont Indra brise la roue<sup>2</sup>, a fourni des mythes; il n'est pas devenu dieu comme dans les religions sémitiques.

Auprès du soleil se place naturellement Ushas, l'Aurore, la création la plus graciouse des Hymnes, image brillante et légère qui flotte sur les confins indécis de la poésie et de la religion, tant la personnification est transparente et tant on demeure incertain si c'est bien à l'objet évoqué que le poète s'adresse, ou si ce n'est pas plutôt Dieu qu'il adore en ses œuvres 3. Le cas est tout autre pour les deux Açvins, les cavaliers. On ne s'explique bien ni la raison de leur nom, ni leur signification physique. On voit bien que ce sont des divinités matinales: ils sont les fils du Soleil et les fiancés de l'Aurore. Sur leur char à trois roues, ils font tous les jours le tour du monde; leur fouet distille le miel de la rosée; ils ont révélé aux dieux l'endroit où était caché le soma, et une partie au moins des mythes où on les voit secourir chaque fois un personnage en détresse, semble bien s'expliquer par la délivrance, c'est-à-dire par le lever du soleil 4. Mais tout cela, aussi peu que le rapprochement qu'on a fait d'eux et des Dioscures, ne rend pas leur origine beaucoup plus claire. Ils n'en comptent pas moins parmi les divinités souvent invoquées. Ils sont dispensateurs de biens, possèdent de précieux remèdes et président à la génération 5. Par ce dernier côté, ils se rapprochent de leur aïeul maternel, Teashtri le Façonneur, qui a fabriqué le foudre d'Indra, la coupe du sacrifice, et dont la fonction spéciale

<sup>1.</sup> RV. Cf. X, 149, 3, où le soleil est dit l'oiseau de Savitri ; 1, 35, 9, Savitri guide le soleil ; V, 47, 3, le soleil est appelé une pierre brillante placée au ciel; VII, 87, 5, il est la balançoire d'or fabriquée par Varuna.

<sup>2.</sup> RV., IV, 28, 2, etc.

<sup>3.</sup> La poésie lyrique descriptive d'aucun peuple n'a rien produit de plus ravissant que ces hymnes à l'Aurore, RV., 1, 48; 113; 123; 124; 111, 61; VI, 64; VII, 77; 78.

<sup>4.</sup> RV., I, 34, 10; III, 39, 3; VIII, 9, 17; I, 118, 5; IV, 43, 6; I. 157, 3-4; V, 76, 3; I, 116, 12; 119, 9. A. Weber, Ind. Stud., V, 234. Cf. L. Myriantheus, Die Agvins oder arischen Dioskuren, 1876.

<sup>5.</sup> RV., 1, 34, 3-6; 157, 5; X, 184, 2-3; Ath. V., II, 30, 2, cf. Taitt. Samh., II, 3, 11, 2.

est de former le fœtus dans la matrice 1, un des personnages les plus curieux du panthéon védique au point de vue de la mythologie, mais d'assez mince valeur religieuse. Il a d'étroites affinités avec Agni, dont il est parfois le père 2. Il a d'autres enfants encore, Saranyu, la Nuée rapide, qui s'unit à Vivasvat, le soleil, et Viçvarupa le Multiforme, monstre à trois têtes, qui est également une personnification de l'orage et qui expire sous les coups d'Indra 3. Lui-même, il est en lutte avec Indra qui vient dans sa demeure lui ravir le soma. Il est à la fois créateur et méchant<sup>4</sup>, et il est la seule puissance vraiment invoquée qui tienne autant du démon que du dieu. Comme artisan des dieux, il a pour rivaux les Ribhus, génies d'ordinaire au nombre de trois, à qui leurs œuvres ont valu l'immortalité. Ils ont notamment partagé en quatre la coupe du sacrifice que Tvashtri avait faite une 5. Ici encore, on a pris parfois pour de l'histoire ce qui n'est qu'un mythe, et on a parlé des réformes religieuses opérées par les Ribhus et de leur apothéose 6. En dépit de leur nature vague et peu explicable, on les invoque fréquemment, et ils ont part chaque jour à l'offrande du soir.

Les mythes solaires nous conduisent naturellement à ceux qui se rapportent à la vie d'outre-tombe; car dans l'Inde, comme ailleurs, c'est un héros solaire qui règne sur les trépassés. Yama est en effet fils de Vivasvat, le Soleil 7. Il eût pu vivre immortel, mais il a choisi de mourir, ou plutôt il a encouru la mort, car sous ce choix se déguise une chute 8. Le premier, il a parcouru le chemin sans retour, le frayant aux générations futures. C'est là-bas, aux extrémités les plus lointaines du ciel, séjour de la lumière et des eaux éternelles, qu'il règne désormais en paix, uni à Varuna. C'est là qu'au son de sa flûte, sous les rameaux de l'arbre mythique, il rassemble autour de lui les morts qui ont bien vécu. Ils lui arrivent en foule, convoyés par Agni, guidés par Pûshan, sévèrement examinés au passage par les deux chiens monstrueux qui sont les gardiens de la route. Revêtus d'un corps glorieux, abreuvés du

<sup>1.</sup> RV., I, 32, 2; 20, 6; 188, 9; X, 10, 5; 184, 1. Taitt. Samh., I, 5, 9, 1, 2.

<sup>2.</sup> RV., I, 95; 2; X, 2, 7.

<sup>3.</sup> RV, X, 17, 12; 8, 8-9.

<sup>4.</sup> RV., III, 48, 4; IV, 18, 3; X, 110, 9; IX, 5, 9; II, 23, 17.

<sup>5.</sup> RV., IV, 35, 8; I, 20, 6.

<sup>6.</sup> Cf. Fr. Nève, Essai sur le mythe des Ribhavas, premier vestige de l'apothéose dans le Veda, 1847.

<sup>7.</sup> RV., X, 14, 1; 17, 1.

<sup>8.</sup> RV., X, 13, 4.

soma céleste qui les rend immortels, ils jouissent désormais avec lui d'une félicité sans fin, commensaux des dieux et dieux euxmêmes, adorés ici-bas sous le nom de Pitris ou de Pères. A leur tête sont naturellement les premiers sacrificateurs, les chantres d'autrefois, Atharvan, les Angiras, les Kavis, les Pitris par excellence, égaux aux plus grands dieux, qui, par le sacrifice, ont tiré le monde du chaos, fait naître le soleil et allumé les astres 1. Peutêtre croyait-on les voir eux-mêmes la nuit briller dans les étoiles, car l'Inde a aussi connu le vieux mythe qui fait des étoiles les âmes des trépassés?. Il s'en faut cependant de beaucoup que ce soient là les seules représentations qu'on se faisait de la vie future. Comme le mort n'était pas toujours brûlé, on se le figurait aussi reposant en terre comme l'enfant au giron de sa mère et résidant à perpétuité dans la tombe, « l'étroite maison d'argile<sup>3</sup> ». On s'imaginait encore que l'individu venant à se dissoudre et à retourner aux éléments, son âme allait habiter les eaux, les plantes4. Cette dernière conception, où il y a déjà comme une première ébauche de la théorie de la métempsycose, ne se trouve qu'exceptionnellement dans les hymnes du Rig-Veda. Elle semble appartenir à des croyances plus basses, que cette collection dédaigne et dont nous aurons encore occasion ailleurs de signaler l'existence. Du reste, le fait seul que l'usage de l'incinération devint général, suppose une conception très spiritualiste de la mort. — Les Hymnes nous renseignent moins bien sur le sort réservé aux méchants. Ils périssent, ou ils vont sous terre dans des trous profonds et ténébreux, où sont précipités avec eux les démons, les génies de la fraude et de la destruction<sup>5</sup>. L'Atharva-Veda connaît un monde infernal 6; mais il n'y a pas de description des enfers, et nous n'apprenons rien de leurs supplices7.

<sup>1.</sup> RV., IX, 113, 7-11; X, 135; 154; 14; 15; 16, 1-2; 17; cf. Ath. V., IV, 34, 2; RV., I, 125, 5; 154, 5; X, 56, 4-6; 68, 11; 107, 1.

<sup>2.</sup> RV., I, 125, 6; X, 107, 2; cf. Taitt. Br., 1, 5, 2, 5. Les mythes relatifs aux sept Rishis (les étoiles de la Grande Ourse) et à Agastya (Canope) sont d'ancienne date: RV., X, 82, 2; Çatap. Br., II, 1, 2, 4; Taitt. Âr., I, 11, 1, 2; voir en outre Mahâbhâr., III, 1745-1752.

<sup>3.</sup> RV., X, 18, 10-13; VII, 89, 1.

<sup>4.</sup> RV., X, 58; 16, 3.

<sup>5.</sup> RV., IV, 5, 5; VII, 104, 3; IX, 73, 8.

<sup>6.</sup> Ath. V., XII, 4, 36.

<sup>7.</sup> Cf, cependant, Atharva-Veda, V, 19, 3; 12-14, cité par M II. Zimmer, Altindisches Leben, p. 420, et, en général, pour les idées védiques sur la vie future, tout le chapitre xv de cet excellent ouvrage. Suivant Benfey: Hermès, Minos. Tartaros, dans

Cet aperçu bien incomplet des mythes qui se rattachent aux divinités principales, suffira peut-être pour montrer de quels éléments l'Inde a dégagé les objets de son adoration. Nous ne poursuivrons pas le même travail pour les autres figures du panthéon. Outre que l'énumération seule en serait fort longue, chaque objet du monde visible et chaque conception de l'esprit pouvant passer à l'état de dieu, elles appartiennent plutôt à l'histoire des mythes qu'à celle de la religion. Ce sont, ou des personnifications abstraites, souvent très anciennes, il est vrai, telles que Puramdhi l'Abondance, Aramati la Piété, Asunîti la Béatitude, Mrityu la Mort, Manyu le Courroux (ces deux derniers sont masculins), ou des objets divinisés, tels que Sarasvatí et Sindhu, à la fois fleuves et déesses, ou de purs symboles, tels que les diverses formes de l'Oiseau ou du Coursier solaires, ou enfin de vieilles représentations à peine émergées de la pénombre du mythe, telles que le Gandharva, Ahi Budhnya le Dragon de l'abime, Aja Ekapâd le Bondisseur ou le Bouc unipède, Gungû, Sinîvalî, Râkâ, déesses qui président à la génération et à la naissance et qu'on a identifiées de bonne heure avec les phases de la lune, toutes figures indécises qu'on invoque encore parce que leurs noms font partie de vieilles formules, mais qui ne disent plus grand'chose au sens religieux. Des expressions désignant les dieux en général ont aussi fini par devenir les noms propres de certaines classes d'êtres divins : tels sont les Vicvedevas, proprement « Tous les dieux 1 » et les Vasus, les Brillants, dont Indra est le chef. Sur un petit nombre de conceptions plus essentielles, nous aurons à revenir plus bas.

Parmi cette foule de dieux (il est souvent question de 33 ou de 3 fois 11 dieux<sup>2</sup>, une fois de 3.339<sup>3</sup>; dans l'Atharva-Veda, ce dernier chiffre est encore grossi, les Gandharvas seuls y sont au nombre de 6.333)<sup>4</sup>, il en est qui font plus grande figure que les autres; mais il n'y a pas à proprement parler de hiérarchie. Les rangs varient sans cesse et les rôles se confondent. C'est là un trait jusqu'à un certain point commun à toute religion reposant directement sur le mythe. Les mythes, en effet, se forment indépendamment les uns

les Mémoires de la Société Royale de Göttingen de 1877, la conception du Tartare et des Enfers est indo-européenne.

<sup>1.</sup> On sait que le nom le plus général pour la divinité, deva, auquel correspond le latin deus, signifie proprement brillant ou lumineux.

<sup>2.</sup> RV., I, 45, 2; 139, 11. Il y en a 35, X, 55, 3.

<sup>3.</sup> RV., III, 9, 9.

<sup>4.</sup> Ath. V., XI, 5, 2.

des autres, ils considèrent le même objet sous des aspects différents et entre objets différents ils saisissent les mêmes rapports; ils se pénètrent ainsi réciproquement en rayonnant de centres divers, et ils aboutissent forcément à un certain syncrétisme. On peut affirmer par exemple que, si la Grèce nous avait transmis ses vieilles liturgies, on y trouverait tout autre chose que la belle ordonnance introduite par la main légère et profane de la Muse dans l'Olympe classique. Mais, dans les Hymnes, il y a plus qu'un simple manque de classification. Non seulement parmi ces dieux qui se commandent les uns aux autres, qui naissent les uns des autres « il n'y a, comme il est dit quelque part 1, ni grands ni petits, ni vieux ni jeunes; tous ils sont également grands », mais la suprême suprématie appartient à plusieurs, et du même dieu on affirme tantôt l'absolue souveraineté, tantôt la subordination la plus explicite. Indra et tous les dieux sont soumis à Varuna, et Varuna et tous les dieux sont soumis à Indra. Il y a des déclarations semblables pour Agni, Soma, Vishņu, Sûrya, Savitri, etc. 2. Il est assez difficile de se représenter au juste la façon de penser et de sentir que ces contradictions supposent. Ce ne sont pas de simples exagérations échappées dans le feu de la prière, car elles n'auraient pas été recueillies ni conservées si nombreuses; elles ne paraissent pas non plus pouvoir se ramener à des différences d'époque ni à des diversités de culte. Elles sont vraiment un des traits fondamentaux de la théologie védique. Du moment qu'un dieu est évoqué, tous les autres s'effacent; il attire tout à lui, il est le Dieu, et la notion tantôt monothéiste, tantôt panthéiste qui se trouve à l'état latent au fond de tout polytheisme, vient ainsi, comme une sorte de quantité mobile, s'ajouter indifféremment aux diverses personnalités fournies par le mythe. Un autre procédé par lequel se traduit souvent ce vague besoin d'unité, est celui de l'identification d'un dieu avec plusieurs autres. Il n'est peut-être pas une seule figure marquante qui n'ait donné lieu à quelque fusion semblable. C'est ainsi qu'Indra est identifié avec Brihaspati, avec Agni, avec Varuna; que d'Agni on déclare qu'il est Varuņa, Mitra, Aryaman, Rudra, Vishņu, Savitri, Pushan3. Il n'y a pas jusqu'à la formule si fréquente dans les Brâhmanas, « Agni

<sup>1.</sup> RV., VIII, 30, 1. Le contraire est dit I, 27, 13.

<sup>2.</sup> RV., V, 69, 4; I, 101, 3; III, 9, 9; IX, 96, 5; 102, 5; I, 156, 4; VIII, 101, 12 II, 38, 9.

<sup>3.</sup> Cf. un choix de passages ap. Muir, Sanskrit Texts, t. V, p. 219.

est tous les dieux », qui ne se rencontre déjà dans les Hymnes <sup>1</sup>. Sans doute cette intuition supérieure du divin ne se trouve pas à un égal degré chez tous les poètes védiques; pour plusieurs, tout revient à dire à leurs dieux: « Voici du beurre, donnez-nous des vaches. » Mais elle existe chez beaucoup d'entre eux, et quelques-uns ont su l'exprimer en un langage admirable.

Dans ces conditions, le mythe n'est plus qu'un élément secondaire, le simple support d'une réalité plus haute. Il tend à redevenir ce qu'il était à l'origine, un pur symbole. Ses traits les plus précis s'émoussent ou ne persistent plus que dans des allusions isolées, dans des locutions toutes faites. Sous une forme développée et concrète il devient embarrassant, soit qu'il offre des dieux une conception qui paraît mesquine, matérielle ou même odieuse, soit que simplement il les représente sous un aspect trop humain, trop épique et en quelque sorte trop rapproché pour la conscience religieuse devenue plus exigeante. Les auteurs des Hymnes ont ainsi écarté ou du moins laissé dans l'ombre une grande quantité de légendes qui existaient bien avant eux, celles par exemple qui se rapportaient à l'identification de Soma avec la lune<sup>2</sup>, ce qu'on se racontait des familles divines, de la naissance d'Indra, de son parricide3, etc. On ferait ainsi une longue liste de ce qu'on pourrait appeler les réticences du Veda. Sous ce rapport, il est particulièrement intéressant de voir comment ils ont traité les mythes qui relatent l'hymen multiple qui fait le fond de toutes les mythologies, l'union d'un dieu mâle et d'un être femelle. conçue presque toujours comme irrégulière, très souvent comme incestueuse. Cette union est également au fond d'une infinité de représentations du Veda. Tous ces dieux sont des engendreurs, des mâles, des taureaux; ils sont les amants des Eaux, des Mères, des Gnås (genetrices), de l'Apsaras l'Ondine, de l'Apyà Yoshi la Femme des eaux, capricieuse et lascive, et ils sont à la sois leurs fils et leurs époux. Il serait cependant difficile de tirer des Hymnes un chapitre intitulé les Amours des dieux. A bien peu d'exceptions près, tout s'y réduit à des indications rapides, à des traits

<sup>1.</sup> Avec une légère variante, RV., V, 3, 1.

<sup>2.</sup> Le mythe qui place l'ambroisie dans la lune paraît être indo-européen. Soma est identifié avec la Lune, RV., X, 85, 2-5. C'est aussi comme dieu lunaire qu'il est l'époux de Sûryâ, la fille de Savitri, le soleil étant conçu comme une divinité féminine, ibid., et qu'il préside à la menstruation, ibid., 41.

<sup>3.</sup> RV., IV, 18.

isolés, à de purs symboles. A part l'Aurore, les déesses n'y ont qu'une physionomie effacée, et les dieux les plus en évidence v sont à peine effleurés par ces histoires. Une seule fois, Indrani, la femme d'Indra, est la Vénus impudique1; une seule fois il est fait mention des rapports de Varuna avec l'Apsaras<sup>2</sup>, dont il est pourtant, par son origine, le véritable amant. En cette qualité, il a cédé la place au Gandharva, être purement mythique<sup>3</sup>. Il y a là certainement un trait de délicatesse morale qu'il serait injuste de ne pas reconnaître: dans le dialogue de Yama et de sa sœur Yami4, par exemple, l'inceste offert est repoussé, et cependant il est à peu près certain qu'à l'origine Yama succombait à la tentation. Mais, en présence de la crudité de langage que montrent parfois les Hymnes, il est permis d'affirmer que ce scrupule n'a pas été le seul qui a déterminé les chantres védiques à passer rapidement sur ces mythes et que là aussi il frit tenir compte de leur répugnance à parler des dieux en termes trop précis. Parfois, il semble même que ce soit là leur principale préoccupation, et ce n'est pas sans un certain malaise qu'on les voit souvent s'évertuer à se rendre inintelligibles et à étouffer en quelque sorte euxmêmes leurs conceptions sous un amas d'identifications incohérentes. Sous ce rapport, l'Inde est déjà dans le Veda ce qu'elle est restée depuis. Dès ses premières paroles, nous la surprenons aspirant au vague et au mystère. Il serait injuste de ne pas reconnaître souvent dans cette aspiration le sentiment très vif de l'obscurité qui nous dérobe le fond des choses et un effort parfois anxieux pour la pénétrer. Il est tel de ces vieux chants où, sous la confusion des pensées et des images, on croit saisir encore le trouble d'une âme émue qui cherche et qui adore. Mais on ne saurait non plus se déguiser que très souvent il n'y a dans cette recherche de l'obscur que jargon et paresse d'esprit et que déjà dans le Veda, la pensée hindoue est profondément atteinte du mal qui ne la quittera plus, celui d'affecter d'autant plus le mystère qu'elle a moins à cacher, d'étaler des symboles qui au fond ne signifient rien et de jouer avec des énigmes qui ne valent pas la peine d'être devinées.

Si maintenant nous essayons de résumer cette théologie, nous

<sup>1.</sup> RV., X, 86, 6. Et encore le passage est-il interpolé.

<sup>2.</sup> RV., VII, 33, 11.

<sup>3.</sup> RV., X, 10, 4; 11, 2; 123, 5.

<sup>4.</sup> RV., X, 10.

trouvons qu'elle flotte entre deux termes extrêmes, d'un côté le polythéisme pur et simple, de l'autre une sorte de monothéisme à plusieurs titulaires et dont le centre, si j'ose dire, se déplace. Evidemment l'esprit spéculatif des poètes védiques ne pouvait en rester là. Il leur fallait fixer cette notion errante et, pour cela, il leur restait bien peu de chose à faire. Depuis longtemps, ils l'avaient entrevue en la personne d'Indra, d'Agni, de Brihaspati, de Savitri, et ils en avaient eu la vision splendide en Varuna. Au lieu de l'attacher tour à tour à des personnalités profondément engagées dans le mythe et dans le culte et, par conséquent, irréductibles, il leur suffisait de la transporter sur des noms plus abstraits, pour réaliser de la conception monothéiste personnelle tout ce que l'Inde devait être jamais capable d'en concevoir. Ainsi naquirent Prajapati « le Seigneur des créatures 1 », Viçvakarman « l'Ouvrier de l'univers 2 », le Grand Asura « le Grand Esprit 3 ». Svayambhû « l'Être existant par lui-même » (Atharva Veda) 4. Parameshthin « celui qui occupe le faite » (ibid.) 5, autant de noms du Dieu des dieux. En même temps on arrivait à la solution panthéiste par une autre voie, par des spéculations sur l'origine des choses. Varuna et ses pairs avaient fait le monde, c'est-àdire qu'ils l'avaient organisé. Mais d'où avaient-ils tiré les matériaux pour le façonner 6? A ceci il y avait une très vieille réponse, puisqu'elle est indo-européenne : le monde a été formé du corps d'un être primitif, d'un géant, le Purusha, dépecé par les dieux7. Evidemment cette réponse ne pouvait toujours satisfaire; car ce Purusha et ces dieux d'où venaient-ils eux-mêmes? et qu'y avaitil avant leur naissance? Ici, il faudrait citer en entier l'hymne célèbre où la substance en soi, supérieure à toute catégorie et à toute antinomie, est posée comme le premier terme avec une profondeur de pensée et une hauteur de langage qu'aucune école n'a jamais dépassées 8. En elle naquit le Désir, Kâma, et ce fut là le point de départ du développement successif des êtres. Dans cette conception, le Dieu personnel ou, comme on dira plus tard, le Ka,

<sup>1.</sup> RV., X, 121, 10.

<sup>2.</sup> RV., X, 81; 82.

<sup>3.</sup> RV., X, 177, 1; V, 63, 3, 7.

<sup>4.</sup> Ath. V., X, 8, 43, 44.

<sup>5.</sup> Ath. V., X, 7, 17; XIX, 53, 9.

<sup>6.</sup> RV., X, 81, 2, 4.

<sup>7.</sup> RV., X, 90.

<sup>8.</sup> RV., X, 129.

le Qui? est un des termes, parsois le premier terme de l'évolution de l'Absolu, du Tat, du Ce. Il est Hiranyagarbha « l'Embryon d'or 1 », qui sut la première sorme. Mais déjà l'analyse tend à intercaler entre lui et la notion ultième un certain nombre de principes ou d'hypostases tels que les Eaux, la Chaleur, l'Ordre, la Vérité, le Désir, le Temps 2. Ces deux derniers surtout sont devenus, dans l'Atharva-Veda, le centre d'un vaste symbolisme 3.— En présence de ces spéculations d'une part, et d'autre part en présence des doctrines sinales si arrètées et si concordantes de la Perse et de la Scandinavie, on est étonné de l'absence de toute eschatologie. Ces hommes qui ont tant médité sur l'origine des choses, ne paraissent pas s'être demandé si et comment elles doivent finir, et le Veda ne sait rien des Derniers temps.

On voudrait avoir quelques données sur la chronologie de toutes ces spéculations; mais ici tout devient extrêmement incertain. De ce qu'elles sont postérieures logiquement et que, à l'état formulé, elles se trouvent presque toutes dans un livre du Rig-Veda qui ne ressemble pas aux autres, le dixième, on conclut genéralement qu'elles appartiennent à la dernière période de la poésie védique. Il se peut que cette supposition soit juste, bien que nous ne soyons pas aussi rassuré à cet égard qu'on paraît l'être d'ordinaire. Les seules preuves positives, celles qui peuvent se tirer de la langue, sont très rares, et encore, dans le cas précisément où elles fournissent la démonstration la plus complète d'une composition récente, dans celui de l'hymne au Purusha, on se trouve en présence d'idées extrêmement anciennes. Un point, toutefois, peut être tenu pour certain, c'est que ces conceptions plus hautes n'ont pas fait tort immédiatement aux vieilles divinités. Bien après l'époque où furent composés les hymnes les plus récents, Agni était toujours encore l'hôte et le frère des hommes, Indra le dieu qu'ils invoquaient dans les batailles, Varuna le justicier dont ils redoutaient le lacet, et, quand peu à peu ces figures s'effaceront dans les consciences, ce ne sera pas devant Prajapati. La coexistence des choses qui semblent devoir s'exclure, est l'histoire même de l'Inde, et la formule radicale qui se trouve déjà dans les Hymnes: « les dieux ne sont que l'Être unique sous des noms

<sup>1.</sup> RV., X, 121.

<sup>2.</sup> RV., I, 164, 46; cf. VIII, 58, 2.

<sup>3.</sup> Ath. V., X, 190; 82, 5; 129, 3-4.

différents 1 », est une de celles qu'elle a le plus répétées, sans parvenir jamais à bien la croire.

Il ne nous reste plus, avant de quitter les Hymnes, qu'à examiner ce qu'ils nous apprennent sur les devoirs qui incombent à l'homme, comment ils comprennent la moralité et la piété, quelle sorte de culte ils supposent et quelles idées ils rattachent aux pratiques de ce culte. Les rapports de l'homme avec les dieux sont conçus dans les Hymnes comme très étroits. En tout temps et en tout lieu il sent qu'il est en leurs mains et qu'il marche sous leur regard. Ce sont des maîtres exigeants et rapprochés auxquels il doit de constants hommages. Il faut qu'il soit humble, car il est faible et ils sont forts; il faut qu'il soit sincère envers eux, car on ne les trompe pas. Mais il sait qu'eux aussi, ils ne trompent pas, et qu'ils ont droit d'exiger son amour et sa confiance comme un ami, comme un frère, comme un père. Sans la confiance (craddhà), l'offrande et la prière sont vaines?. Ce sont là autant de devoirs stricts envers les dieux que les Hymnes affirment en une infinité de passages. Ils sont moins explicites par contre sur les devoirs de l'homme envers ses semblables. En un endroit ils célèbrent la bienfaisance envers tous ceux qui souffrent et qui ont faim 3; ailleurs les sortilèges et les maléfices sont dénoncés comme coupables 4 et le dernier livre contient une prière avec une exhortation à la concorde 5. Mais en général ce n'est qu'indirectement que nous pouvons apprécier cette partie de leur morale. Il nous la faut mesurer à la conception qu'ils se font des dieux, et alors elle nous apparaît empreinte d'une incontestable élévation. On ne nous dit pas par le menu en quoi consistent au juste ces dharmans, ces vratas ou décrets des dieux, qu'ils ont établis pour la maintenance du satua et du rita, de la vérité et de l'ordre. Mais comment scrait-il permis à l'homme d'être mauvais, quand les dieux sont bons, d'être injuste quand ils sont justes, d'être menteur quand, eux, ils ne mentent jamais? C'est certainement un caractère remarquable des Hymnes qu'ils n'admettent pas de dieux méchants, ni de pratiques basses et malsaines. On y dévoue bien l'ennemi à la colère divine, mais

<sup>1.</sup> Ath. V., IX, 2; XIX, 53; 54. Pour ces personnifications et d'autres semblables, cf. la riche collection de passages ap. Muir, Sanskrit Texts, t. V, p. 350 ss.

<sup>2.</sup> RV., I, 104, 6; 108, 6; II, 26, 3; X, 151. Indra et Agni surtout sont souvent appelés père, frère, ami.

<sup>3.</sup> RV., X, 117.

<sup>4.</sup> RV., VII, 104, 8 ss.; IV, 5, 5.

<sup>5.</sup> RV., X, 191; cf. X, 71, 6, pour la malédiction sur l'ami déloyal.

c'est avec la conviction naive que l'ennemi c'est l'impie. Le petit nombre de morceaux d'une nature différente qui se sont glissés dans le recueil<sup>1</sup>, ne font ressortir que davantage ce caractère des grandes religions védiques. Ils témoignent, en effet, qu'à côté d'elles, il y en avait de moins pures que la tradition hautaine de quelques familles sacerdotales a su longtemps reléguer dans l'ombre. Bannies par les Kanvas, les Bharadvâjas, les Vasishthas, les Kuçikas et d'autres de leur culte familial et de celui qu'ils célébraient pour les rois et les chefs de clan, elles ont vécu à l'état de superstitions et ont été finalement recueillies dans l'Atharva-Veda. On a voulu voir, il est vrai, dans ces croyances autant de corruptions d'un âge postérieur. Nous ne nions pas que le recueil de l'Atharva-Veda ne contienne en effet un grand nombre de morceaux récents; mais il en est beaucoup aussi dont la langue ne differe pas de celle du Rig-Veda, et, à notre avis, c'est mal juger de la nature humaine que de ne pas vouloir admettre que des conceptions dissemblables peuvent être contemporaines. C'est mal juger surtout de l'état d'esprit d'un peuple à croyances naturalistes, que d'imaginer une époque où il n'aurait connu ni philtres, ni incantations, ni sortilèges, ni pratiques obscènes, où il n'aurait pas été hanté par la crainte des génies malfaisants, et où il n'aurait pas cherché par des hommages directs, soit à les apaiser, soit à les détourner contre un ennemi. Or, une religion qui, comme celle du Rig-Veda, a ces pratiques à côté d'elle et qui ne les emploie pas, est une religion morale. Il faut donc reconnaître que les Hymnes témoignent d'une moralité élevée et compréhensive et que, en s'efforçant d'être « sans reproche devant Aditi et les Adityas? », les chantres védiques s'imposent d'autres devoirs encore que de multiplier les offrandes et d'observer ponctuellement les rites. Mais il faut avouer aussi que cette observation est pour eux un point capital, et que leur religion est avant tout ritualiste. L'homme pieux par excellence est celui qui fait couler beaucoup de soma et dont les mains sont toujours pleines de beurre; le réprouvé est celui qui se montre avare envers les dieux: le culte est le premier devoir3.

Ce culte se réduit à deux sortes d'actes, l'offrande et la prière. Il n'est encore question ni de récitation dévote de textes sa-

<sup>1.</sup> Par exemple, RV., X, 145; 159.

<sup>2.</sup> RV., 1, 24, 15.

<sup>3.</sup> RV., VIII, 31.

crés<sup>1</sup>, ni de vœux proprement dits, ni de pratiques ascétiques, bien que le mot tapas, proprement chaleur, soit déjà employé en quelques endroits avec la signification spéciale de mortification 2 (dans l'Atharva-Veda, ce sens est devenu courant), et qu'on connaisse le Muni, le visionnaire extatique qui laisse pousser ses cheveux et va tout nu ou à peine enveloppé de quelques haillons de couleur rougeâtre (plus tard la couleur favorite des ascètes et aussi celle des moines bouddhistes). On le tient pour être en commerce intime avec les dieux et, dans un hymne, le soleil est célébré sous la figure d'un Muni<sup>3</sup>. Mais le vrai service des dieux est le sacrifice accompagné d'invocations. Ces invocations, nous les avons encore en partie : la très grande majorité des Hymnes n'est pas autre chose, et nous avons déjà dit en quoi cette liturgie différait de celle qui fut adoptée plus tard et qui est restée en usage jusqu'à nos jours. Quant au sacrifice lui-même, nous savons peu de choses sur la façon dont il se célébrait. Probablement, le cérémonial se rapprochait déjà beaucoup de celui de l'âge suivant, car un certain nombre des pratiques prescrites dans les écrits rituels, et parfois de très particulières, paraissent être indo-iraniennes. Il y en avait de différentes sortes, depuis la simple offrande jusqu'aux grandes fètes religieuses. Ces dernières étaient fort compliquées : elles exigeaient des apprêts considérables et un nombreux personnel de prêtres, de chantres et d'officiants. Les offrandes étaient jetées dans le feu, qui les portait au ciel, chez les dieux. Elles consistaient en beurre fondu, en lait caillé, en brouets et en gâteaux de riz, et en soma mélé avec de l'eau ou du lait. Cette dernière sorte d'offrandes, les dieux, Indra surtout, étaient censés venir euxmêmes les boire dans la cuve placée sur une litière d'herbe devant le foyer. Pour les libations du moins, l'acte d'oblation se répétait trois fois par jour, aux trois savanas du matin, de midi et du soir. On immolait aussi des victimes, notamment le cheval, dont le sacrifice, l'Açvamedha, est décrit au long 4. L'offrande du cheval était précédée de celle d'un bouc immolé à Pûshan<sup>5</sup>. Un bouc servant de victime funèbre était aussi consumé sur le bûcher avec le cadavre

<sup>1.</sup> Au contraire, on attache un grand prix à la « nouveauté » des hymnes. Il y avait cependant des formules, des solemnia verba : RV., I, 164, 39; X, 114, 8; VII, 101, 1; IX, 3, 33; 50, 2; etc.

<sup>2.</sup> RV., X, 154, 2; 169, 2.

<sup>3.</sup> RV., VIII, 17, 14; X, 136.

<sup>4.</sup> RV., I, 162; 163; 12-13.

<sup>5.</sup> RV., I, 162, 2-3.

du mort. C'était la part d'Agni, qui était censé s'en repaître et n'envelopper ensuite le défunt que de flammes saintes et sans dou-leur <sup>1</sup>. On sacrifiait en outre à Indra et à Agni des taureaux, des buffles, des vaches, des béliers <sup>2</sup>. Pùshan fait rôtir quelque part cent buffles pour Indra; Agni lui en rôtit trois cents <sup>3</sup>.

Mais si nous n'avons qu'une connaissance très imparfaite des actes du sacrifice, nous savons mieux quelles idées on y attachait. Au sens le plus grossier, le sacrifice est un marché : l'homme a besoin de choses que le dieu possède, de pluie, de lumière, de chaleur, de santé : le dieu a faim et recherche les offrandes de l'homme. De part et d'autre, on donne et on recoit 4. Pour n'être formulée nulle part, cette conception ne ressort pas moins d'une infinité d'aveux et de traits naivement matériels 5. Au sens religieux, le sacrifice est un acte d'amour et de reconnaissance envers les dieux, par lequel l'homme leur rend grâce de leurs bienfaits et espère en obtenir d'autres dans l'avenir, soit en cette vie, soit après la mort. Mais d'aucune facon ce n'est un simple acte d'offrande. Sacrifier, c'est en outre mettre en mouvement, c'est engendrer deux divinités de premier ordre, les deux principes de vie par excellence, Agni et Soma. Dans la conscience du fidèle, le sacrifice est donc un acte très complexe; mais avant tout c'est un mystère, une intervention directe dans les phénomènes de la nature et la condition même du cours normal des choses. S'il cessait un instant d'être offert, les dieux cesseraient de faire pleuvoir, de ramener à heure fixe l'aurore et le soleil, de faire naître et mûrir les moissons, parce qu'ils ne le voudraient plus faire et aussi, comme on les en soupçonne parfois, parce qu'ils ne le pourraient plus<sup>6</sup>. Et comme il

<sup>1.</sup> RV., X, 16, 4.

<sup>2.</sup> RV., V, 27, 5; X, 86, 14; 91, 14. On tuait des vaches aux noces, X, 85, 13.

<sup>3.</sup> RV., VI, 17, 11; V, 29, 7; I, 116, 16, il est dit que Rijrâçva immola 100 béliers à la Vrikî, à la Louve.

<sup>4.</sup> Les formules liturgiques sont parfois très nettes à cet égard; par exemple, Taitt. Samh., VI, 4, 5, 6: « Veut-il faire du mal (à un ennemi)? Qu'il dise (à Sûrya): Frappe un tel; ensuite je te ferai l'offrande. Et (Sûrya) désirant obtenir l'offrande, le frappe. » Cf. encore cette formule adressée à la cuiller des libations: « Remplie, & cuiller, vole là-bas; bien remplie, revole vers nous! Comme à prix débattu, faisons échange de la force et de la vigueur, à Indra! Donne-moi, je te donne; apporte-moi, je t'apporte. » Taitt. Samh., I, 8, 4, 1.

<sup>5.</sup> Cf. par exemple les nombreux passages où il est parlé de l'appétit d'Indra, de sa joie à se remplir le ventre: RV., II, 11, 11; VIII, 4, 10; 77, 4; 78, 7; X, 86, 13-15. La notion de la vie immatérielle des dieux, notamment qu'ils ne boivent ni ne mangent (cf. Chândogya-Up., III, 6, 1 ss.), est étrangère aux Hymnes.

<sup>6.</sup> L'idée que c'est dans l'offrande que les dieux puisent leur force revient à

en est aujourd'hui, il en a été hier, et ainsi de suite en remontant jusqu'aux premiers jours. De là les mythes qui font du sacrifice le premier acte cosmogonique. C'est en sacrifiant, on ne dit pas à qui, que les dieux ont tiré le monde du chaos, de même que c'est en sacrifiant que l'homme l'empèche d'y retomber, et le démembrement du géant primitif, du Purusha, dont le crâne a formé le ciel et dont les membres ont formé la terre, est devenu dans l'Inde le premier sacrifice 1. Il v a plus : les dieux étant inséparables du monde, le sacrifice a dù les précéder. De là le mythe bizarre de l'Etre suprême s'immolant lui-même pour produire tout ce qui existe?. Placé ainsi à l'origine de toutes choses et considéré dans la durée comme le point vital de toutes les fonctions de la nature, le sacrifice est devenu le centre d'un vaste symbolisme : l'éclair et le soleil sont la flamme sacrée, le tonnerre est l'hymne, les pluies et les rivières sont les libations, les dieux et les apparitions célestes sont les prêtres et réciproquement. L'acte cérémonial luimême, avec sa belle ordonnance, est identifié avec le rita, l'ordre du monde, et dans l'autel on voit la « matrice du rita », le ciel mystique d'où Varuna et les grands dieux veillent sur l'univers. Toutes ces notions et bien d'autres encore se mêlent si bien dans les Hymnes, jouent si bien les unes dans les autres, qu'il est souvent impossible de dire en quel sens il faut prendre les expressions

chaque pas dans les Hymnes: II, 15, 2; X, 52, 5; 6, 7; 121, 7; etc. Dans l'Atharva-Veda, XI, 7, l'Ucchishta, le reste de l'offrande (rien de l'offrande ne doit se perdre, et le prêtre seul a le droit de manger ce qui en reste) est déclaré le premier principe de toutes choses. Cf. Bhagavad-Gità, III, 11-16: « Faites par le sacrifice prospérer les dieux, et les dieux vous feront prospérer... De la nourriture viennent les êtres, de la pluie vient la nourriture, du sacrifice vient la pluie... Celui qui ne contribue pas à faire tourner cette roue est indigne de vivre. » Il est dit de même dans Manu, III, 75-76: « Par le sacrifice, le maître de maison soutient ce monde mobile et immobile. Jetée dans le feu, l'offrande va dans le soleil; du soleil naît la pluie; de la pluie, la nourriture ; de celle-ci naissent les créatures. » Le même passage se retrouve Maitri-Up., VI, 37. L'imagerie allégorique si commune dans la littérature à partir des Upanishads, dans laquelle la production universelle et la vie sont comparées aux séries des sacrifices ou des libations, est en rapport avec le même ordre d'idées. Chând. Up., III, 16, 17; V, 4-8; Brih. Ar. Up, VI, 2, 9-14; VI, 4, 3. Il y a là une sorte de seconde religion, une religion de l'opus operatum devenu opus operans, une sorte de panthéisme ritualiste, dans lequel les personnalités divines ne remplissent qu'un rôle subordonné, et qui, depuis l'époque des Hymnes, a profondément affecté les consciences. Pour les renseignements, quant à ce côté des croyances religieuses du Veda, nous renvoyons particulièrement à l'ouvrage d'A. Bergaigne, déjà cité, la Religion védique d'après les Hymnes du Rig-Veda.

<sup>1.</sup> RV., X, 90; 130.

<sup>2.</sup> RV., X, 81.

qui les représentent. Et comme il en est du rite, ainsi en est-il de l'invocation, de la formule, de la prière. C'est la parole qui précise l'acte, qui en détermine l'objet et lui assigne en quelque sorte sa direction. Elle est ou en elle est l'énergie cachée qui le rend efficace. Cette énergie est le brahman, proprement la croissance. l'invigoration, mot fameux entre tous et dont l'histoire est en quelque sorte celle même de la théologie hindoue. Dans les Hymnes. brahman est très souvent le nom même de la prière et, en ce sens. il peut prendre le pluriel, mais sans jamais perdre sa signification de force, d'énergie subtile et en quelque sorte magique. Âme du sacrifice, la notion qu'on s'en forme a naturellement grandi avec celle du sacrifice même. Il est l'œuvre des dieux, c'est par lui qu'ils agissent, c'est par lui aussi qu'ils sont nés et que s'est formé le monde 1. Ce qui étonne dans ces théories, ce sont moins les notions elles-mêmes que la prodigieuse élaboration qu'elles ont subie, et cela dès les temps les plus reculés. Car ici, on ne saurait en douter. nous sommes en présence d'idées contemporaines des plus vieux chants, tant elles pénètrent toutes les parties du recueil. A elles seules, au besoin, elles témoigneraient combien cette poésie est profondément sacerdotale, et elles auraient dù faire réfléchir ceux qui ont voulu n'y voir que l'œuvre de pasteurs primitifs célébrant leurs dieux tout en menant paître leurs troupeaux.

<sup>1.</sup> RV., X, 130; Ath. V., XI, 5, 5. Cf. RV., VI, 51, 8, et les mythes de Vâc et de Brahmanaspati. La prière a été engendrée dans le ciel. RV., 111, 39, 2.

|  |  | • |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

## BRAHMANISME

I

## RITUEL

Extension graduelle et caractère général de la religion consignée dans l'Atharva-Veda, le Yajur-Veda et les Brâhmaṇas. Changements opérés dans le panthéon. Changements plus grands survenus dans l'esprit et dans les institutions. Le brahmane membre d'une caste; formation d'une langue et d'une littérature sacrées. Le brahmacarya et les écoles brahmaniques, formalisme : les dieux s'effacent derrière les rites. — Esquisse du culte d'après les Brâhmaṇas et les Sûtras : Rituel grihya; l'ancienne Smṛiti et le Dharma. Rituel grauta; ishṭi et somayâga. Caractère aristocratique de ce culte, coûteux et sanglant. Sacrifice animal; sacrifice humain. L'anumaraṇa ou suicide de la veuve. La religion officielle des brahmanes n'a connu ni images, ni sanctuaires. Malgré son esprit d'exclusivisme, elle se propage parmi des races étrangères, dans le Dékhan et jusqu'aux îles de l'archipel Indien : le Veda à Bali.

L'aire géographique des Hymnes s'étend de la vallée du Caboul au cours du Gange et peut-être au delà; mais leur véritable pays, celui sur lequel ils fournissent le plus de données, est encore le Penjàb¹. Dans la période suivante, à laquelle nous sommes arrivés,

1. Les limites sont: à l'ouest, la Kubhà (RV., 53, 9; X, 75, 6), le Κωρήν des Grecs, la rivière de Caboul et ses affluents, et les Gandhàris (I, 126, 7), un peuple de la vallée; la Rasà, qui correspond au nom zend de l'Iaxarte, paraît être mythique dans le Rig-Veda (Aufrecht, Morgent. Gesellsch., XIII, 498); à l'est, la Sarayû (IV, 30, 18; V, 53, 9), le Gogra moderne, et le peuple des Kikatas (III, 53, 14) dans le Bihàr. Les auteurs des Hymnes avaient connaissance de la mer. Pour la géographie des Vedas, consulter Vivien de Saint-Martin (Études sur la géographie du Veda, 1859); Lassen (Indische Alterthumskunde, I, 643 sq., 2° éd., 1867); A. Ludwig (Die Nachrichten des Rig- und

nous voyons les religions védiques continuer leur marche vers l'est et prendre possession des vastes et riches plaines de l'Hindoustan. Dès l'époque des Brâhmanas, leur centre n'est plus dans le bassin de l'Indus, dont les populations ont au contraire mauvaise réputation<sup>1</sup>, mais sur la Sarasvatî, dans le Doâb entre la Jumnâ et le Gange, et même plus à l'est sur la Gomati et le Gogra. A l'est et au sud elles sont arrivées en contact avec les populations qui habitent les bords de la mer orientale et l'autre versant des monts Vindhyas<sup>2</sup>. Ce déplacement exerça une influence considérable sur leur organisation. Le sacerdoce se constitua d'une façon plus rigoureuse. Un fait d'ailleurs ne tarda pas à se produire qui deviat décisif pour leur destinée: le langage des vieux chants cessa peu à peu d'être compris. Dès l'époque des Brâhmanas il était devenu inintelligible à la foule et obscur même pour les prêtres3. Il y eut donc une langue sacrée et, au sens étroit, des textes sacrés auxquels il devint de plus en plus difficile et finalement impossible d'ajouter quelque chose. Dès ce moment ces religions se trouvèrent jusqu'à un certain point fixées. Elles seront sans doute encore susceptibles de se modifier en bien des points, de se compliquer surtout; mais en somme elles seront réduites à vivre sur le vieux fonds; elles ne pourront plus se plier à de grosses nouveautés et les changements inévitables qu'amènera le temps, se feront de plus en plus en dehors d'elles et par conséquent contre elles.

Et, en effet, malgré une infinité de modifications de détail, la théologie de l'Atharva-Veda, du Yajur-Veda et des Bràhmaṇas n'est pas au fond bien différente de celle des Hymnes. Le panthéon s'est accru il est vrai d'un certain nombre de figures secondaires : Soma-Candramas (Lunus), les Nakshatras ou Constellations 4,

Atharva-Veda über Geographie, Geschichte, Verfassung des alten Indien, 1878); H. Zimmer (Altindisches Leben; die Cultur der Vedischen Arger nach den Samhitä dargestellt, 1879, ch. 1).

- 1. Çatap. Br.. IX, 3, 1, 18.
- 2. Ath. V., V, 22, 14; Aitar. Br., VII, 18, 2; VIII, 22, 1.
- 3. A partir de ce moment nous trouvons des prescriptions visant au maintien de la pureté de la langue parmi les brahmanes: Çatap. Br., III, 2, 1, 24. La langue des Brâhmanas est déjà à peu près le sanscrit classique et diffère plus de la langue des Hymnes que le latin de Lucrèce ne diffère de celui des Douze Tables. Il est manifeste à chaque pas, de leur exégèse même et de leurs essais d'étymologie, que les auteurs de ces traités ne comprennent qu'imparfaitement ces vieux hymnes. Nous ne devons pas, pourtant, insister par trop sur ce dernier argument; au fond il y a plus de fantaisie que de réelle ignorance dans ces interprétations.
- 4. Cf. A. Weber, Die Vedischen Nachrichten von den Naxatra, 2 partie, dans les Mémoires de l'Académie de Berlin, 1861, p. 267 sq.

les Chandas ou Mètres védiques 1 paraissent pour la première fois ou passent à un rôle plus actif. En même temps la porte a été largement ouverte à une foule de personnifications allégoriques, de génies, de démons, de lutins de toute forme et de toute provenance<sup>2</sup>, qui, pour être inconnus aux Hymnes, ne sont pas tous nécessairement de création nouvelle. D'autre part quelques vieilles représentations mythiques qui font encore grande figure dans le Rig-Veda, sont en train de s'effacer. Mais le cercle des grandes divinités est resté sensiblement le même, bien que nous observions parmi elles une organisation plus systématique et que plusieurs d'entre elles soient en voie de se transformer. Prajapati est maintenant leur chef incontesté, et la conception d'une triade Agni, Vàyu, Sùrya, le feu, l'air, le soleil totalisant les divines énergies - conception que nous retrouverons dans la suite du développement — s'affirme plus fréquemment. En même temps le formalisme qui prévaut dans ces écrits tend à multiplier le nombre des dieux par la personnification de leurs attributs. Ainsi Agni Vratapati n'est pas tout à fait le même personnage qu'Agni Annapati, qu'Agni Annavat, qu'Agni Annada; et ceux-ci à leur tour diffèrent d'Agni Kàma, d'Agni Kshamavat, d'Agni Yavishtha, etc. Soma s'est définitivement confondu avec la lune; il est l'époux des Nakshatras, les constellations du zodiaque lunaire3. Yama est toujours encore le roi des Pitris, mais il n'est plus aussi étroitement uni à la vie bienheureuse : l'homme pieux espère aller au svarga qui est plutôt le ciel d'Indra et des dieux en général4. Quant au

- 1. Cf., parmi d'autres, le beau mythe de la Gâyatrî, allant, sous la forme d'un faucon, ravir le soma du troisième ciel: Taitt. Samh., VI, 1, 6, 1-5; Taitt. Br., III, 2, 1, 1; Aitar. Br., III, 25-28. Comparer Taitt. Samh., II, 4, 3, 1. A. Weber a réuni la plupart des spéculations des Bràhmanas relatives aux Chandas dans son mémoire, Vedische Angaben über Metrik, dans les Ind. Stud., VIII.
- 2. Cf. l'énumération développée des esprits et des lutins dans l'Ath.-Veda, VIII, 6, et le grand nombre d'exorcismes en rapport avec les maladies considérées comme des possessions; comme, par exemple, Ath.-Veda, IX, 8; en particulier pour Yakshma et Takman (cf. V. Grohmann, Medicinisches aus dem Atharva-Veda, dans Ind. Stud., IX, p. 381 sq.). Comparer aussi la prière contre les démons qui attaquent l'enfance dans Pâraskara Grih. S., I, 16, 23, 24.
- 3. Taitt. Samh., II, 3, 5, 1-3; comparer II, 5, 6, 4. Dans le Rig-Veda il est l'époux de Sûryâ, X, 35, 9. Comparer Ait. Br., IV, 7, 1.
- 4. Le fruit ordinaire promis au sacritice dans les Bràhmanas est l'obtention du svarga, le ciel ou la salokatà, la communauté de séjour avec tel ou tel dieu. La mémoire de l'ancien séjour des bienheureux chez Yama n'est cependant pas complètement oubliée. Cf. la description de son palais, Mahàbhàrata, II, 311 sq. Il y a dans les Upanishads des descriptions très détaillées des différents mondes des bienheureux : Brihadàr. Up., IV, 3, 31; Taitt. Up., II, 8, et spécialement Kaushit. Up., I, 3-5.

méchant, il ira dans l'enfer où l'attendent des supplices longuement décrits, ou bien il renaîtra dans quelque condition misérable, la métempsycose apparaissant ainsi sous la forme d'une expiation 1. Asura, le vieux nom des puissances divines, n'est plus employé qu'en mauvaise part. Les Asuras sont maintenant les démons<sup>2</sup>, et leur lutte avec les dieux en général, qui est un des lieux communs des Brâhmanas, ne rappelle plus que de loin les batailles célestes chantées dans les Hymnes. Aditi est identifiée le plus souvent avec la Terre. Aditya est un nom du soleil et les Adityas, dont le nombre commence à être fixé à douze, sont définitivement des personnifications solaires. Varuna passe à l'état de dieu nocturne, hostile et cruel, et son empire se confond déjà avec celui des eaux3. En général les dieux tendent à devenir tels qu'ils resteront dans la poésie épique. Mais ces spécialisations qui, dans un âge plus ergoteur que poétique, étaient la conséquence forcée du vague des conceptions antérieures et qui d'ailleurs ont toutes des points d'attache dans les Hymnes, sont loin d'ètre maintenues d'une façon constante, et la tendance contraire, un syncrétisme effréné, est tout aussi fréquente dans ces écrits. La nouveauté de cet ordre la plus grave et sur laquelle nous aurons à revenir plus tard, ce sont quelques légendes et quelques morceaux consignés surtout dans le Yajur-Veda et qui supposent un état déjà avancé de la religion civaîte.

Mais, si la théologie des religions védiques n'a pas beaucoup varié, il est survenu par contre de grands changements dans l'organisation et dans l'esprit même de ces religions. Nous avons déjà insisté sur le caractère sacerdotal des Hymnes: il est visible que les fonctions de prêtre constituaient dès lors une profession et qu'elles étaient héréditaires, sans qu'il soit possible de dire jusqu'à quel point cette hérédité était rigoureuse <sup>4</sup>. Dans la période dont il s'agit

<sup>1.</sup> Cf. A. Weber, Eine Legende des Çatapatha-Brâhmana über die strafende Vergeltung nach dem Tode, Zeitsch. der Deutsch. Morgenl. Geseltsch., t. IX, p. 237. La même légende, d'après le Jaimin'ya-Brâhmana, a été publiée par M. Burnell, A Legend from the Talavakara Brâhmana of the Sâma-Veda, Mangalore, 1878.

<sup>2.</sup> Taitt. Samh., I, 5, 9, 2; Ait. Br., IV, 5, 1, les représente comme les puissances de l'obscurité ou de la nuit.

<sup>3.</sup> Ath. V., XIII, 3, 13; VII, 83, 1; Taitt. Samh., II, 1, 7, 3; II, 1, 9, 3; III, 4, 5, 1; VI, 6, 3, 1-4; Taitt. Br., I, 6, 5, 6; Çânkhây. Br. ap. Ind. Stud., IX, 358.

<sup>4.</sup> Cf. J. Muir, On the Relations of the Priests to the other classes of Indian Society in the Vedic age, ap. Journal of the Roy. Asiatic Society, new series, t. II; H. Kern, Indische Theorieen over de Standenverdeeling, 1871; et H. Zimmer, Altindisches Leben, p. 194 sq.; seulement cet auteur, comme la majorité des savants allemands, envisage un peu trop la question à travers les idées modernes de Culturkampf.

maintenant, le doute n'est plus permis. Le brahmane, l'homme de la prière et de la science théologique, est membre d'une caste 1. Par une vertu secrète qui n'est transmissible que par le sang, il a seul qualité pour célébrer des rites efficaces, et il n'y a plus qu'un fort petit nombre d'actes du culte qu'il n'ait pas attirés à lui. Celui pour qui il officie, devient un assistant de plus en plus passif, peu capable en général de comprendre ce qui se dit et se fait en sa présence et à son bénéfice. Mais le rôle personnel du brahmane lui-même est réduit à un minimum. Il ne fait plus la prière, il la récite. Pour animer par la parole des rites fixés d'avance, il n'a plus que des formules toutes faites. L'inspiration, l'élan individuel n'ont plus de place dans ce culte et les sources vives de la piété y semblent taries. Savoir est devenu l'unique et grande affaire: savoir le brahman, c'est-à-dire les textes sacrés, leur emploi et les explications secrètes qu'on s'en transmet; savoir les rites avec leur signification cachée et mystique<sup>2</sup>. L'objet de ce savoir, les rites aussi bien que les textes, sont conçus comme préexistants et représentés tantôt comme éternels, tantôt comme la première production de Prajapati. De ceux qui, hommes ou dieux, les emploient pour la première fois, il est dit qu'ils les « voient<sup>3</sup> ». La révélation est ainsi conçue non pas comme ayant eu lieu en une fois, mais comme une série de faits successifs. Il n'y avait donc pas a priori d'obstacles à l'introduction de rites nouveaux et, en effet, le cérémonial, ainsi que les spéculations dont il était l'objet, ne cessa pas de croître et de se compliquer, jusqu'au jour où, les esprits se portant décidément d'un autre côté, il toucha au terme passé lequel il ne pouvait plus que s'appauvrir. Jusqu'à un certain point il en fut de même de la liturgie. Mais ici les changements profonds survenus dans la langue opposèrent de meilleure heure une barrière

<sup>1.</sup> Cf. A. Weber, Collectanea über die Kastenverhältnisse in den Bråhmana und den Sûtra, ap. Ind. Studien, t. X. La théorie des quatre castes, Brahmanes, Kshatriyas, Vaiçyas et Çûdras, issues respectivement de la bouche, des bras, des cuisses et des pieds de Brahmâ, est déjà formulée dans l'hymne du Purusha, Rig-Veda, X, 90, 11, 12.

<sup>2.</sup> Toute indication dans les Brâhmaṇas est invariablement suivie de la phrase: « Tel ou tel avantage écherra à celui qui sait ainsi. » Ces secrets consistent souvent en étymologies bizarres; car « les dieux aiment ce qui est impénétrable ». Aitar. Br., III, 33, 6. Gopatha-Br., I, 1; etc.

<sup>3.</sup> D'où l'étymologie qui dérive de la racine drig, voir, le mot rishi. Ce mot, de la signification générale de poète ou de chanteur inspiré qu'il a dans les Hymnes, en vint à prendre le sens spécial de prophète ou de voyant d'un texte révélé. Cette étymologie est plus ancienne que Yâska, qui la rapporte Nirukta, II, 11.

aux innovations. Parmi les causes qui ont contribué à enrayer ces religions et à les réduire à cette forme que nous désignons par le nom de brahmanisme, une des plus puissantes a été ainsi une cause linguistique 1.

L'acquisition de cette science compliquée exigeait un enseignement approprié. Et, en effet, l'éducation brahmanique, le brahmacarua, est dès lors organisée 2. L'instruction n'est plus seulement affaire de tradition domestique. Les étudiants vont au loin s'attacher à des docteurs en renom<sup>3</sup>, et ces habitudes itinérantes ne durent pas peu contribuer à donner aux brahmanes le sentiment qu'ils formaient une unité au milieu des petites peuplades en lesquelles l'Inde aryenne était alors divisée. Cet apprentissage, qui était en même temps un noviciat moral, était fort long, car la science, disait-on, est infinie 4. Indra lui-même s'y était soumis pendant une centaine d'années auprès de Prajapati<sup>5</sup>. Comme il n'était pas donné à tous de tout embrasser, les diverses catégories de prêtres eurent leur enseignement particulier. Dans ces écoles ou parishads se constituèrent les recueils védiques, le Sâma-Veda destiné aux chantres, le Yajur-Veda plus spécialement approprié aux adhvaryus ou sacrificateurs, le Rig-Veda et l'Atharva-Veda d'une affectation moins spéciale, mais indispensables surtout aux invocateurs et au surveillant des rites, les hotris et le brahman. De là enfin et surtout sortirent les Bràhmanas qui plus tard devaient à leur tour être tenus pour révélés.

Ces derniers écrits nous ont conservé une image fidèle de l'es prit qui régnait dans ces écoles, esprit, il faut l'avouer, singulièrement formaliste et terre à terre. On y discutait beaucoup et les polémiques y étaient parfois fort vives; mais toute cette activité se dépensait en subtilités et en minuties. De théologie proprement dite il est fort peu question dans les Bràhmanas; nul effort n'y est fait pour constituer rien qui ressemble à une orthodoxie dogmatique. Tous ces hommes constamment occupés du service des

<sup>1.</sup> Les théories hindoues sur l'origine, sur l'inspiration et sur l'autorité du Veda sont recueillies et discutées dans le t. III des Original Sanskrit Texts de M. J. Muir, 2° éd., 1868. Rig-Veda, X, 90, 9, les pics, les sâmans, les chandas et les yajus sont produits par le sacrifice du Purusha.

<sup>2.</sup> Cf. Ath. V., XI, 5, où le soleil organisant le monde sous la direction du Dieu suprème, est décrit comme un brahmacârin aux ordres de l'âcârya.

<sup>3.</sup> Brihadâranyaka-Up., III, 7.

<sup>4.</sup> Cf. la légende de Bharadvaja, Taitt. Br., III, 10, 11, 3-5.

<sup>5.</sup> Chândogya-Up., VIII, 11, 3.

dieux, ne semblent pas se douter qu'il puisse y avoir sur les dieux des opinions autorisées ou condamnables. Parfois même ils ont à peine l'air de croire à leur existence, tant les identifications qu'ils se permettent à leur sujet paraissent mesquines et fantaisistes, par exemple celle de Vishņu avec le sacrifice, ou celle de Prajapati, le dieu suprême, avec l'année 1. A côté de ce symbolisme outré, il y a aussi une forte tendance évhémériste. En général on chercherait en vain dans la partie rituelle de ces écrits l'élévation et la délicatesse du sentiment religieux que nous avons constatées dans les Hymnes. Une sorte de cynisme professionnel s'y étale lourdement. Parfois les dieux sont représentés comme des êtres indifférents à toute notion morale, et on raconte sans broncher sur leur compte les histoires les plus scabreuses, telles que l'inceste multiple de Prajapati avec sa fille, les fraudes employées par Indra contre ses ennemis, etc.<sup>2</sup>. Les rites sont aussi mis au service de desseins coupables, et on va même jusqu'à enseigner froidement comment, à l'aide de tel petit changement, le prêtre peut opérer la destruction de celui qui l'emploie et qui le paie 3. En d'autres endroits, il est vrai, on le lui défend et même sous peine de mort 4. Ce scrait exagérer toutefois, que de conclure immédiatement de là à un abaissement général et progressif des esprits et des consciences. En réalité les esprits n'étaient pas tombés si bas qu'il semblerait de prime abord, comme nous pourrons nous en convaincre quand nous examinerons les doctrines spéculatives qui s'agitaient dans quelques-unes du moins de ces écoles, et, d'autre part, la collection assez riche de préceptes que renferme cette littérature malgré sa sécheresse habituelle, ainsi que les notions plus complètes d'une justice rétributive après la mort qui s'y affirment, montrent que le code moral, loin de s'appauvrir, était devenu au contraire plus précis et plus compréhensif. En jugeant les

<sup>1.</sup> Taitt. Samh., 1, 7, 4, 4; Taitt. Br., I, 6, 2, 2, etc.; Ait. Br., I, 1, 14. Cf. encore l'aveu que la notion de Prajâpati est obscure, confuse: Taitt. Br., I, 3, 4, 4; I, 3, 8, 5; I, 8, 5, 6; et des déclarations telles que: « Agni est tous les dieux... les Eaux sont tous les dieux... Taitt. Samh., II, 6, 8, 3; Taitt. Br., III, 2, 4, 3.

<sup>2.</sup> Bṛihadâr. Up., I, 3, 1-4; la même histoire, mais avec l'expression d'un blâme, Çatap. Br., I, 7, 4, 1-4; Ait. Br., III, 33, 1-3. Dans le Rig-Veda, le mythe est anonyme: X, 61, 4-7; 31, 6-10.

<sup>3.</sup> Taitt. Samh., I, 6, 10, 4; Aitar. Br., I, 25, 13; II, 32, 4; III, 3, 2-9; III, 7, 8-10; etc. Pour prévenir tout méfait semblable, il y a une cérémonie particulière, le Tânûnaptra, par laquelle tous les participants d'un sacrifice se constituent solidaires les uns des autres: Taitt. Samh., I, 2, 10, 2, et VI, 2, 2, 1-4; Aitar. Br., I, 24, 4-8.

<sup>4.</sup> Aitar. Br., II, 21, 2; II, 28, 3; III, 7, 7.

Brâhmaṇas, il faut tenir compte de la faiblesse de style qui est propre à ces écrits, de la maladresse de cette prose naissante à exprimer les nuances de la pensée; il faut surtout ne pas perdre de vue leur caractère ésotérique et strictement professionnel.

L'objet principal, on peut dire l'objet unique de ces livres, est en effet le culte. Les rites sont ici les véritables dieux, ou du moins leur ensemble constitue une sorte de puissance indépendante et supérieure, devant laquelle les personnalités divines s'effacent et qui tient à peu près la place réservée dans d'autres systèmes à la destinée. L'ancienne croyance déjà relevée dans les Hymnes, que le sacrifice est la condition du cours régulier des choses, se retrouve ici à l'état de lieu commun et parfois avec d'incrovables détails. Si les dieux sont immortels, s'ils sont allés au ciel, s'ils l'ont conquis sur leurs aînés les Asuras, c'est qu'au moment décisif ils « ont vu » tel mantra ou telle combinaison rituelle 1. De menues dispositions du cérémonial sont cause que le soleil se lève à l'Orient et se couche du côté opposé, que les rivières coulent dans un sens plutôt que dans un autre, que le vent dominant souffle du nordouest, que les moissons mûrissent plus vite au sud?. Il y a des raisons toutes semblables pour expliquer pourquoi les arbres coupés repoussent de leur souche, pourquoi les animaux naissent avec des os, pourquoi le crâne a huit ou neuf sutures, pourquoi on expose les filles tandis qu'on élève les garçons, pourquoi les femmes présèrent les hommes d'un caractère gai 3, etc., sans qu'il soit toujours facile de faire dans ces étranges réflexions la part de la plaisanterie. L'efficacité du rite, il va sans dire, soit pour le bien, soit pour le mal, est essentiellement magique; elle réside dans le rite même. Aussi est-il beaucoup plus question de l'exacte observance des pratiques et de la suffisance du prêtre que de la moralité du fidèle. La moindre erreur dans une formule peut devenir mortelle, et dans un petit nombre de cas seulement l'acte est déclaré valable malgré l'incapacité de l'officiant 4, tandis qu'au fidèle on ne demande que deux choses, croire à l'efficacité du rite, et être en état de pureté légale. Ce n'est qu'assez tard, dans les

<sup>1.</sup> Taitt. Samh., VI, 3, 10, 2; VI, 2, 5, 3-4; VII, 4, 2, 1; I, 5, 9, 2, 3; Aitar. Br., II, 1, 1; etc.

<sup>2.</sup> Aitar. Br., I, 7, 6-12.

<sup>3.</sup> Taitt. Samh., II, 5, 1, 4; VI, 3, 3, 3; cf. Ath. V., VIII, 10, 18; Taitt. Samh., VI, 1, 7, 1; Taitt. Br., III, 2, 7, 3-4; Taitt. Samh., VI, 2, 1, 4; VI, 5, 10, 3; VI, 1, 6, 6.

<sup>4.</sup> Aitar. Br., II, 2, 18; III, 11, 4-16; I, 16, 40; II, 17, 6.

Sûtras, qu'apparaît la doctrine nettement formulée que, pour obtenir le fruit du sacrifice, notamment le fruit par excellence, qui est d'aller au ciel, il faut en outre pratiquer les vertus morales 1.

Il ne saurait être question ici de décrire, même d'une façon toute sommaire, ce culte qui, tel qu'il est transmis dans les Brâhmaṇas et dans les manuels plus récents intitulés Sûtras<sup>2</sup>, constitue

- 1. Cf. par exemple la classification des péchés et des vertus, Âpastamba Dharma-S., 1, 20, 1-1, 23, 6. Cf. Gautama, VIII, 22-25.
- 2. Ces Sûtras sont de deux sortes: 1º Kalpa ou Çrauta-Sûtras, « S. qui traitent du rituel établi par la Çruti, par le Veda »; ils ne s'occupent que des cérémonies décrites dans les Brâhmanas, auxquels ils se rattachent étroitement. 2º Smārta-Sūtras, « S. qui traitent des observances établies par la Smṛiti, par la tradition »; ils se divisent euxmêmes en Gṛihya-Sūtras, « S. réglant le rituel domestique », et en Dharma-Sūtras, « S. relatifs au droit et à la coutume ». De cette littérature il y a de publié:
- 1º Çrauta-Sùtras: ceux d'Açvalâyana (Rig-Veda), texte et commentaire dans la Bibliotheca Indica; — de Lâtyâyana (Sâma-Veda), texte et commentaire, ibid.; — de Kâtyâyana (Yajus Blanc), dans l'édition du Yajus Blanc de M. Weber; - le Vaitāna-Sútra (Atharva-Veda), texte et traduction allemande par M. R. Garbe, 1878. - M. Max Müller a traduit et commenté la section finale des Crauta-Sutras d'Apastamba (Yajus Noir) dans la Zeitsch. d. Deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. 1X, p. 43 et R. Garbe a fait de même pour la quinzième section, ibid., vol. XXXIV, p. 319. Un fac-similé d'un long fragment du Crauta-Sûtra des Mânavas (une autre école du Yajus noir) a été publié, avec le commentaire du fameux docteur mîmâmsiste, Kumârilabhatta, par Th. Goldstücker, 1861. - Les deux dernières sections du Kaucika-S. (Atharva-Veda; pourrait être aussi bien rangé dans la classe suivante) ont été publiées, traduites et commentées par M. A. Weber dans les Mémoires de l'Académie de Berlin, 1858, p. 344. - Enfin M. G. Thibaut a publié et traduit dans le Pandit (nº 108-120 et nouv. série, t. I) la partie des Crauta-S. de Baudhayana (Yajus Noir) relative à la structure de l'autel, le Culva-Sùtra, et il a repris le même sujet, en rapprochant les textes de Baudhayana, d'Apastamba et de Kâtyayana, dans le Journal of the Asiatic Society of Bengal, t. XLIV, p. 227.
- 2º Gṛihya-Sùtras: ceux d'Âçvalâyana, texte et commentaire dans la Bibliotheca Indica. Le même, texte et traduction allemande par F. Stenzler, 1864; de Gobhila (Sâma-Veda), texte et commentaire dans la Bibliotheca Indica; de Pâraskara (Yajus Blanc), texte et traduction allemande par F. Stenzler, 1876-1878; de Çâħkhâyana (Rig-Veda), texte et traduction allemande, par H. Oldenberg, dans les Indische Studien, t. XV.
- 3º Dharma-Sùtras : ceux d'Âpastamba, texte et extraits du commentaire, par G. Bühler, Bombay, 1868-1871; de Gautama, texte seul par F. Stenzler, 1876. Ces deux recueils de Sùtras viennent d'être traduits et commentés par G. Bühler, The Sacred Laws of the Aryas: Apastamba and Gautama, 1879, et forment le second volume des Sacred Books of the East, qui se publient sous la direction de Max Muller. Gautama fait aussi partie d'un recueil indigène de vingt-six codes de lois, intitulé Dharmaçàstrasamgraha, et réimprimé à Calcutta en 1876. Le même recueil contient une édition peu critique du Dharma-Sùtra de Vasishtha (publié également à Bombay avec commentaire, 1878), et un autre de la Vishnu-Smriti, qui est le Dharma-S. de l'école Kâthaka du Yajus noir. Pour ce dernier recueil cf. la monographie de J. Jolly (qui contient aussi des informations sur le Grihya-S. des Kâthakas récemment retrouvé au Cachemir par G. Bühler): Das Dharmasâtra des Vishnu und das Kâthakagrihyasâtra, dans les Mémoires de l'Académie de Munich en 1879. Le même

probablement l'ensemble rituel le plus vaste et le plus compliqué que les hommes aient jamais élaboré. Il faut cependant essayer de s'y orienter une fois pour toutes. Le culte brahmanique comprend, outre les grands sacrifices, les seuls dont il soit question dans les Brâhmanas, un certain nombre de rites que ces écrits ne mentionnent qu'accidentellement, mais qui nous ont été conservés dans des Sûtras particuliers sous le nom de rites domestiques. Il ne faudrait pas, toutefois, voir dans ces derniers rites un culte domestique en tant qu'opposé à un culte public. Le brahmanisme ne connaît pas de culte public : chacun de ses actes, en règle générale, est individuel et se fait au profit d'un yajamâna (dans certains cas exceptionnels il y en a plusieurs), c'est-à-dire d'un personnage qui en supporte les frais. Au yajamana n'est strictement associé que sa femme, ou la première de ses femmes s'il en a plusieurs (la femme n'a pas de culte propre), et ce n'est qu'indirectement, au moyen de certaines modifications accessoires, que le bénéfice du rite est étendu au reste de sa famille, aux gens de sa maison ou à sa clientèle 1. En réalité il ne s'agit pas là de deux cultes, mais de deux rituels différents. Un certain nombre d'actes, tels que l'établissement et l'entretien du feu sacré, l'offrande journalière à faire dans ce feu, d'autres encore sont communs à l'un et à l'autre rituel; mais sous leur forme domestique ils sont plus simples, ils peuvent se faire avec moins d'apprêts et avec un concours moins nombreux de prêtres, notamment ils peuvent s'accomplir au moyen d'un seul foyer, tandis que les actes célébrés selon le rituel développé en exigent au moins trois. On peut considérer les rites domestiques comme le minimum de pratiques incombant à un chef de famille respectable et pieux, particulièrement à un brahmane. Ce sont aussi les seuls en somme que les brahmanes qui se piquent de fidélité à leurs vieux usages, observent en partie encore de nos jours. Ils comprennent : 1º les pratiques sacramentelles<sup>2</sup> que le père accomplit ou, s'il n'est pas un brahmane.

savant a publié depuis une traduction complète de la Vishņu-Smṛili: The Institutes of Vishņu, translated, 1880, formant le volume VII des Sacred Books of the East.

<sup>1.</sup> Cf. par exemple Aitar. Br., 1, 30, 27-28.

<sup>2.</sup> Les Samskâras. On énumère ces cérémonies de façons variées. Gautama, qui comprend sous cette dénomination une liste complète de tous les actes religieux en compte 40 (VIII, 14-21). Comparer Manu, II, 27, 28. Mais on ne désigne usuellement ainsi que les dix cérémonies de purification qui incombent à tout Ilindou de bonne caste. 1. Garbhâdhâna, le rite qui assure la conception; 2. Pumsavana, qui a pour objet de mûrir le fœtus dans le sein de la mère et d'amener la naissance d'un enfant mâle; 3. Simanton-

fait accomplir pour ses enfants, depuis le jour de la conception jusqu'à celui où l'enfant, si c'est un garçon, passe sous l'autorité d'un maître; 2° l'initiation, par laquelle l'adolescent reçoit de son maître ou guru, avec le cordon sacré, la communication des principaux mantras, notamment du fameux verset de la Sâvitri¹. A partir de ce moment, qui est considéré comme sa naissance spirituelle, il est dvija, c'est-à-dire deux fois né, et responsable de ses actes². L'initiation est obligatoire pour tous les hommes libres³. Celui qui s'y soustrait tombe, lui et sa race, dans la condition de vratya ou patita, de déchu, d'excommunié⁴. En principe elle doit ètre suivie d'un noviciat plus ou moins long, consacré à l'acquisition du Veda⁵; mais il est évident que les brahmanes seuls avaient intérêt à faire de véritables études théologiques; 3° les obligations incombant au maître de maison : l'établissement du foyer domestique, les rites du mariage, les offrandes

nayana, l'acte rituel qui consiste à partager les cheveux sur la tête de la mère pendant la grossesse; 4. Jâtakarman, cérémonie au moment de la naissance: avant de couper le cordon ombilical on fait goûter au nouveau-né, avec une cuiller d'or, du miel et du beurre clarifié; 5. Nâmakaraṇa, cérémonie pour donner le nom; 6. Nishkramaṇa, quand pour la première fois on sort l'enfant pour lui montrer le soleil ou la lune; 7. Annaprâçana, quand pour la première fois on lui donne du riz pour nourriture; 8. Cûḍâkarman, la tonsure, quand on ne lui laisse qu'une touffe de cheveux sur le sommet de la tête; 9. Upanayana, l'initiation; 10. Vivâha, le mariage. A cette liste on ajoute quelquefois le Keçânta ou Godâna, quand on célèbre le jour où pour la première fois le jeune homme rase sa barbe; et le Pretakarman, les obsèques. Les Saṃskâras sont également prescrits aux femmes mais sans les mantras et à l'exception de l'initiation à laquelle, en leur cas, le mariage est substitué. Manu, II, 66, 67; Yājñav., I, 13.

- 1. Ce mantra, qui doit être répété plusieurs fois par jour, est d'ordinaire (car il y en a plusieurs) le verset à Savitri, RV., III, 62, 10.
  - 2. Gautama, II, 1-6.
- 3. Âçvalây. Gri. S., I, 19, 8-9; Pâraskara Gri. S., II, 5, 39-43; Âpastamba Dh. S., I, 1, 23; I, 2, 10; Manu, II, 38-40; 168. Il n'y a pas d'initiation pour les femmes, ni pour les Çûdras, ni à fortiori pour les degrés inférieurs.
- 4. Manu, X, 20; 43; Ápastamba, Dh. S., I, 1, 23; I, 2, 10, où nous trouvons indiquées, en même temps, les conditions de réhabilitation. Comparer Manu, XI, 191, 192; Yājūav., I, 38. Le rite d'excommunication est décrit Gautama, XX; Manu, XI, 182, 188; Yājūav., III, 295-297. L'excommunié est considéré comme mort à la fois civilement et religieusement. Tant que la réhabilitation n'intervient pas, il est assimilé aux membres des plus basses castes avec cette seule différence qu'il y a une limite à sa dégradation, tandis que l'impureté de caste est indélébile dans l'individu lui-même et ses descendants mâles. Dans la lignée féminine, au cours d'une succession ininterrompue de mariages avec des hommes de naissance supérieure, la caste gagne un degré de noblesse à la fin de la septième génération. Âpast. Dh. S., II, 11, 10; Gautama, IV, 22; Manu, X, 64-65; Yājūav., I, 96.
- 5. Âçvalây. Gri., S., I, 22, 3; Pârask. Gri. S., II, 5, 13-15; Âpast. Dh. S., I, 2, 12-16; Manu, III, 1.

journalières aux dieux et aux ancêtres, les formalités à observer envers les hôtes et les brahmanes, la récitation quotidienne des textes sacrés ou du moins de certaines prières, des cérémonies de diverse sorte qui revenaient à jour fixe, les rites des funérailles et les offrandes funèbres (crâddha) considérées comme une dette qui passe d'une génération à l'autre et du payement de laquelle dépend le bonheur des morts dans l'autre vie1, enfin un grand nombre d'actes votifs ou expiatoires et de cérémonies occasionnelles. Ces pratiques embrassent la vie entière du fidèle, à moins qu'aux approches du déclin, observateur d'une coutume plus rigide, il n'abandonne sa maison et ses affaires à ses fils et que, renonçant désormais aux œuvres, il ne se retire dans la solitude pour s'y préparer à la mort. Les Sûtras qui nous ont conservé les détails de ce culte, ne sont pas de simples traités rituels. Leur objet est le dharma, le devoir dans un sens plus large, et leurs préceptes comprennent la coutume, le droit et la morale. On y trouve notamment une théorie et une classification déjà très complète des péchés. C'est dans cette législation, qui constitue la vieille Smriti, l'usage traditionnel, et d'où sortirent plus tard les Dharmaçastras ou codes de lois, tels que celui de Manu, que le brahmanisme apparaît le plus à son avantage et, si on veut le juger avec équité, il importe de ne pas oublier tout ce qu'il a déposé là de morale saine, solide et pratique<sup>2</sup>. Le symbolisme très ancien et toujours ingénieux et significatif qui entoure la plupart de ces usages, est parfois d'une grande beauté. De l'ensemble se dégage l'image d'une vie à la fois grave et aimable, un peu hérissée d'observances et de pratiques, mais utilement active, nullement morose et ennemie de la joie3.

Tout aussi obligatoires en théorie, mais d'une observation sans doute plus restreinte dans la pratique, sont les actes du rituel

<sup>1.</sup> En général, ce bonheur dépend des bonnes œuvres de leurs descendants. L'idée que le mort participe au punya ou au pâpa, c'est-à-dire au mérite ou au démérite des vivants, a été de bonne heure familière à l'Inde. Cf., par exemple, Gautama, XV, 22; Manu, III, 150. Presque tous les actes légaux de donation contiennent la formule que la donation est faite « pour augmenter le punya du donateur et celui de ses père et mère ».

<sup>2.</sup> Le code de Manu, qui est une sorte de résumé de la Smriti, contient toute une encyclopédie morale.

<sup>3.</sup> De ce rituel, les cérémonies des funérailles, celles du mariage et celles des offrandes aux Mânes ont été l'objet de trois monographies très complètes: Max Müller, Die Todtenbestattung bei den Brahmanen, ap. Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesellsch., t. IX; — E. Haas, Die Heirathsgebraüche der alten Inder nach den Grihyasûtra, avec additions par M. A. Weber, ap. Ind. Studien, t. V; — O. Donner, Pindapitriyajña, das Manenopfer mit Klössen bei den Indern, 1870.

développé qui exigent au moins trois feux sacrés 1. L'établissement de ces feux, qui coincide avec la fin du noviciat, constitue à lui seul une cérémonie de premier ordre, minutieusement décrite dans les Brâhmanas et dont certains détails se répètent ensuite comme parties intégrantes à toutes les cérémonies ultérieures. Celles-ci sont ou des ishtis caractérisées par des offrandes de gâteaux, de brouets, de graines, de beurre, de lait, de miel, etc., ou des somauâgas dans lesquels, à la plupart des offrandes précédentes, vient s'ajouter celle du soma. Des ishțis, l'une est journalière, l'agnihotra, qui se célèbre matin et soir. Les autres reviennent à des époques fixes, telles que les jours de nouvelle et de pleine lune, le commencement de chacune des trois saisons, la rentrée des deux moissons du printemps et de l'automne. Quant aux sacrifices du soma, il est de règle d'en célébrer un au moins dans le cours de chaque année. Le vâjapeya, ou breuvage de force, le râjasûya, ou sacre royal, l'açvamedha ou sacrifice du cheval, qui sont les sacrifices princiers par excellence, sont des somayagas. L'offrande du soma, qui revient à chaque pas dans les Hymnes, est ainsi devenu le fait exceptionnel. C'est que de toutes les offrandes, c'est la plus coûteuse. Parfois le rite du soma proprement dit, sans les cérémonies préliminaires et finales, ne dure qu'un jour, mais d'ordinaire il en faut plusieurs. Quand il en prend plus de douze, c'est un sattra ou session. Il v a des sattras de plusieurs mois, d'une année entière, de plusieurs années; en théorie, il y en a qui durent un millier d'années. Mais, courtes ou longues, ces cérémonies exigent des préparatifs laborieux et entraînent des frais considérables. A chaque fois il faut apprêter à nouveau l'emplacement où elles se célèbrent, avec sa double enceinte, ses divers hangars et son autel de briques d'une structure extrêmement compliquée<sup>2</sup>. Il faut tenir table ouverte pour les brahmanes, saire des aumônes. organiser parfois des jeux, notamment des courses de chars3, et

<sup>1.</sup> M. A. Weber a entrepris une exposition générale du rituel grauta en prenant pour base le Kâtyâyana-S., dans les Indische Studien, t. X et XIII. B. Lindner a fait une étude spéciale de la cerémonie de consécration qui forme l'introduction de chaque somayâga: Die Dîkshâ oder Weihe für das Somaopfer, 1878. L'auteur, avec une attention particulière, s'est attaché à retrouver la signification et la forme originales du rite. Une monographie soigneusement élaborée et consacrée à une autre cérémonie du même rituel, le Darçapûrṇamâsa, vient d'être publiée, par A. Hillebrandt: Das Allindische Neu- und Vollmondsopfer in seiner cinfachsten Form, 1880.

<sup>2.</sup> Cf. G. Thibaut, On the Culvasûtras, ap. J. of the As. Soc. of Bengal, t. XLIV.

<sup>3.</sup> Cf. Taitt. Br., 1, 3, 6.

distribuer à titre de dakshinā ou de salaire, des dons en bétail, en or, en vêtements, en nourriture, entre un personnel nombreux de prêtres et d'assistants. Les autres rites d'ailleurs exigent également la présentation d'une dakshinā, mais d'ordinaire elle est plus faible. En général, le culte officiel du brahmanisme est un culte aristocratique : il ne convient qu'aux chefs, aux hommes riches et puissants. Le rituel domestique lui-même, pour être observé dans toutes ses prescriptions, suppose pour le moins l'aisance.

Tous ces sacrifices sont, ou bien obligatoires soit à époque fixe, soit à certaines occasions, ou bien volontaires, c'est-à-dire institués au gré du fidèle pour l'obtention de certains vœux déterminés. Chacun d'eux constitue un cycle d'actes d'une complication extrême, et, à faire le compte de toutes les variétés signalées dans les textes, on en trouverait certainement plus d'un millier <sup>1</sup>. Tous ils sont accompagnés de repas servis à des brahmanes <sup>2</sup>. Dans l'origine, ils étaient eux-mêmes des repas, et ils le sont encore d'une façon symbolique: chacun des ayants-part, prêtres et yajamàna, consomme en effet une petite portion détachée des diverses offrandes. Pour le soma, dont l'usage a fini par être réservé aux

<sup>1.</sup> Il y a plusieurs classifications des sacrifices. Une des plus communes, et aussi des plus simples est celle qui est donnée, par exemple, par Gautama, VIII, 18-20. I. Les sept sortes de Pâkayajñas, ou petits sacrifices; ce sont ceux du rituel domestique: Ashțaka (le huitième jour des quatre mois d'hiver d'octobre-novembre à janvierfévrier), Párvana (les jours de nouvelle et de pleine lune), Crâddha (oblations funéraires), Çrâvanî, Âgrahâyanî, Caitrî, Âçvayujî (les jours de pleine lune de juilletaoût, de novembre-décembre, de mars-avril, et de septembre-octobre). Nous pouvons ajouter les cinq oblations journalières appelées pompeusement les cinq Mahâyajñas, ou grands sacrifices: oblations aux dieux, aux pitris, aux créatures en général, aux hommes et aux rishis (actes de bienfaisance, d'hospitalité, récitation des Vedas, ces deux obligations étant considérées comme yajñas, comme oblations). II. Les sept sortes de Haviryajñas ou ishțis : Agnyâdheya (l'installation du foyer sacré), Agnihotra (l'oblation journalière dans les trois feux sacrés), Darçapurnamasau (ishțis de la pleine et de la nouvelle lune), Âgrayana (l'oblation des prémices de la moisson), Câturmâsya (au commencement de chacune des trois saisons), Nirûdhapaçubandha (le sacrifice animal, effectué séparément, et non comme une partie intégrante d'une autre cérémonie) et Sautrâmani (cérémonie qui est usuellement l'épilogue de certains somayajñas). III. Les sept sortes de sacrifices du Soma : Agnishțoma, Atyagnishțoma, Ukthya, Shodaçin, Vâjapeya, Atirâtra et Aptoryâma. Ces derniers ne peuvent être caractérisés en peu de mots : nous nous contenterons donc de remarquer que ces noms ne sont pas tant des désignations de cérémonies proprement dites, que des normes auxquelles celles-ci peuvent plus ou moins être rapportées. La même remarque, bien qu'à un degré moindre, s'applique aux deux groupes précédents. Pour une exposition détaillée, cf. A. Weber dans les Ind. Stud., X, p. 322 sq.

<sup>2.</sup> Apastamba Dh. S., II, 15, 12.

seuls brahmanes, on substitue à cet effet un autre liquide dans le cas où le yajamana n'appartient pas à la caste sacerdotale1. Ce rite, qui constitue une véritable communion des prêtres, du fidèle et des dieux, est de tous les usages védiques celui qui a le mieux survécu, et nous le retrouverons dans la plupart des religions sectaires. Enfin, un grand nombre de ces sacrifices exigent des victimes animales. Dans le rituel domestique, l'immolation se réduit déjà, la plupart du temps, à un acte purement symbolique; mais dans le rituel développé, elle est restée plus longtemps effective. Plusieurs ishțis sont très sanglantes. Quant aux somayagas, c'est la règle qu'il n'y en a pas sans paçu. c'est-à-dire sans victime, et pour quelques-uns le nombre des victimes est tel que, s'il fallait prendre les textes à la lettre, l'hécatombe classique n'aurait été qu'une bagatelle en comparaison de ces boucheries. Il y a lieu de croire toutesois que, dans ces cas, le sacrifice n'était pas effectué?. Pour quelques-uns,

1. Ait. Br., VII, 28-32, et A. Weber dans les Indische Studien, X. p. 62. Il y a, pourtant, des indications contraires (Çatap. Br., V, 5, 4, 9; dans Weber, ibid., p. 12); et dans la poésie épique somapa, « le buveur de soma » est une épithète courante donnée aux anciens rois. Nous croyons voir dans cette prohibition non pas tant un privilège auquel aurait prétendu la caste sacerdotale, que l'explication à un point de vue brahmanique, d'un fait très simple, l'abandon dans lequel l'usage du soma était tombé. Dans le Rig-Veda, bien qu'il y cût à cette époque d'autres breuvages spiritueux en usage, tels que la surà (originellement, à ce qu'il semble, une sorte de cervoise; cf. Atharva-Veda, II, 26, 5, et Taitt. Br., 1, 7, 6, 9), le soma apparaît comme un breuvage d'un usage commun et profane. Dans les Bràhmanas, d'autre part, il semble être employé exclusivement dans le service religieux. « Le soma, est-il dit, est la nourriture souveraine des dieux; la surà, celle des hommes. » Taitt. Br., 1, 3, 3, 2-3; cf. aussi les injonctions telles que Taitt. Samh., II, 1, 5, 5-6. Cette différence ne seraitelle pas due à une différence survenue dans la nature du breuvage lui-même? Il y a en quelque endroit des ouvrages de A. Weber un passage que je regrette de ne pouvoir identifier à présent, dans lequel il exprime ses doutes quant à l'identité du soma du Rig-Veda et de celui des temps postérieurs. Pour notre part, il nous semble difficile de voir dans le breuvage célébré par les Hymnes comme délicieux, qu'ils décrivent comme madhu madhumat (miel, mielleux) et de l'emploi immodéré duquel ils témoignent, le soma des Brâhmaņas qui semble avoir réellement été la détestable liqueur que Haug a goûtée et décrite (Aitareya Br., vol. II, p. 489). Cette dermère est une drogue purgative et écœurante. Çatap. Br., IV, 1, 3, 6; Taitt. Samh., II, 3, 2, 5-7; comparer Taitt. Br., I, 8, 5, 5 et Sayana ad locum, Taittiriya Samh., vol 11, p. 202, 203, édition de la Bibliotheca Indica. Suivant le même commentaire, p. 406, elle était vulgairement employée comme vomitif. Cf. sur ce sujet H. Zimmer, Altindisches Leben, p. 276, qui arrive à la même conclusion. Peut-être n'est-il pas hors de propos de remarquer que dans la mythologie postérieure ce n'est pas à Soma, mais à un autre dieu, Varuna, que les breuvages spiritueux sont rapportés.

2. Déjà dans les Bràhmanas on aperçoit la tendance de rendre le sacrifice moins sanglant : cf. la légende relatée Aitar. Br., II, 8 et Çatap. Br., I, 2, 3, 6 (Muller, Ancient

du moins, on a le témoignage direct des textes que les animaux, après avoir été présentés à l'autel, étaient finalement remis en liberté. En général, plus les textes sont jeunes, plus le nombre des victimes symboliques augmente et celui des victimes réelles diminue. Mais, même avec ces restrictions, le culte brahmanique est resté longtemps un culte cruel.

Parmi ces victimes appartenant à toutes les espèces domestiques et sauvages imaginables, il en est une qui revient avec une fréquence sinistre: l'homme 1. Non seulement des traces du sacrifice humain se sont conservées dans la légende ainsi que dans le symbolisme du rituel, mais ce sacrifice est expressément mentionné et prescrit. Tous les grands somavâgas exigent en principe une ou plusieurs victimes humaines, et l'un d'eux s'appelle même tout simplement le purushamedha, le sacrifice de l'homme. Les textes parlent différemment de ces rites. Tantôt ils les représentent comme tombés en désuétude (pour l'un d'eux ils nous ont même conservé le nom de celui qui doit l'avoir célébré pour la dernière fois 2), mais ils les maintiennent en principe et protestent contre leur abolition; tantôt ils en font des actes purement symboliques; tantôt enfin ils les décrivent sans autres réflexions comme des usages parfaitement en vigueur, sans qu'il soit toujours possible de ramener ces différences à une succession chronologique. Il est difficile de se prononcer nettement entre ces témoignages contradictoires, surtout en présence, d'une part, du silence des Hymnes (car on ne saurait voir un indice dans le sacrifice décrit dans l'hymne du Purusha), et, d'autre part, de la doctrine dès lors grandissante de l'ahimsà ou du respect de tout ce qui a vie. Fautil voir dans ces rites un héritage de la barbarie primitive, la survivance d'un de ces usages que lo religion des Hymnes réprouve? Faut-il y voir une aberration postérieure du sens religieux? Ou

Sanskrit Literahre, p. 420, et A. Weber, Zeitsch. d. D. Morgenl. Gesellsch., t. XVIII, p. 262), d'après laquelle le medha, la propriété d'hostie passe successivement de l'homme dans le cheval, du cheval dans la vache, de la vache dans la brebis, de la brebis dans la chèvre, de la chèvre dans la terre et finalement dans l'orge et dans le riz, qui contiennent ainsi l'essence de toutes les victimes et constituent la meilleure des offrandes.

<sup>1.</sup> M. A. Weber a épuisé cette matière dans son mémoire Ueber Menschenopfer bei den Indern der vedischen Zeit, ap. Zeitsch. d. D. Morgenl. Gesellsch., t. XVIII. Cf. aussi II. H. Wilson, On Human Sacrifices in the ancient religion of India, ap. Select Works, t. II, p. 247.

<sup>2.</sup> Çyâparna Sâyakâyana, suivant le Çatap. Br., VI, 2, 1, 39, fut le dernier qui consacra l'érection de l'autel par l'immolation d'une victime humaine.

même ne serait-ce là qu'une de ces exagérations de pure théorie dont cette littérature abonde, exagération qui serait née dans des cerveaux malsains hantés de l'idée que l'homme, la plus noble des créatures, doit être aussi la plus précieuse des victimes? Les détails fournis par les textes sont parsois si précis que cette dernière explication, prise isolément, nous paraît avoir le moins de chance d'être la vraie. Aussi, malgré l'extrême faiblesse des indices contenus dans les Hymnes<sup>1</sup>, le plus probable nous paraît être encore que l'Inde aryenne a en effet connu et pratiqué le sacrifice humain dès les temps les plus reculés, mais comme un rite exceptionnel et réprouvé, et que, pour faire taire cette réprobation, il n'a pas fallu moins que le cynisme professionnel qui s'étale si fréquemment dans les Brâhmanas et dans les Sùtras, et le demijour discret qui résulte de leur caractère ésotérique?. - Par contre, une coutume non moins barbare, mais qui, elle, à n'en pas douter, a fait jusqu'à nos jours d'innombrables victimes, l'immolation plus ou moins volontaire de la veuve sur le bûcher de son mari, n'est pas autorisée par le rituel védique, bien que certains traits du symbolisme des funérailles (particulièrement dans l'Atharva-Veda) la frisent de bien près et la fassent en quelque sorte pressentir3. Dans l'Atharva-Veda, on voit encore que la veuve pouvait à certaines conditions se remarier 4, ce qui lui fut rigoureusement interdit par la suite dans l'usage orthodoxe. La coutume du suicide de la sati n'en est pas moins fort ancienne, puisque déjà les Grecs d'Alexandre la trouvèrent en usage chez un peuple au moins du Penjâb 5. Le premier témoignage brahmanique qu'on en trouve est celui de la Brihaddevatà qui, peut-être, remonte tout aussi haut. Dans la poésie épique, il y en a de fré-

<sup>1.</sup> Une trace plus précise se rencontre dans l'Ath.-Veda, XI, 2, 9, cité par A. Weber dans les Ind. Stud., XIII, p. 292. Le passage entier est dans le style des Brâhmanas.

<sup>2.</sup> Le Purushamedha du vieux brahmanisme doit être soigneusement distingué du sacrifice humain que nous retrouverons plus tard dans le culte de Durgâ.

<sup>3.</sup> RV., X, 18: Ath.-V., XVIII, 3, 1 ss. On sait que c'est précisément sur RV., X, 18, 7-8, où la veuve est invitée à quitter le bûcher avant qu'on y mette le feu, que les brahmanes se fondaient pour maintenir le caractère révélé de cet usage. Cf. Colebrooke, On the duties of a faithful Hindu widow, dans les Miscellaneous Essays, t. I, p. 133, éd. Cowell; et H. H. Wilson, On the supposed vaidik authority for the burning of Hindu widows, et sa curieuse polémique à ce sujet avec Râja Râdhâkânta Deva, ap. Select Works, t. II, p. 270.

<sup>4.</sup> IX, 5, 27-28.

<sup>5.</sup> Lassen, Ind. Alterthumshunde, t. II, p. 154; 2° éd., III, p. 347, parmi les Kathaioi, Onésicrite dans Strabon, XV, I, ch. xxx.

quents exemples. A l'origine, elle paraît avoir été propre à l'aristocratie militaire, et c'est sous l'empire des religions sectaires qu'elle a surtout fleuri. Pour être juste, il convient d'ajouter que c'est seulement à une époque relativement moderne qu'elle a cessé de trouver des contradicteurs 1. On sait qu'elle a été définitivement abolie, en territoire soumis à l'autorité britannique, par lord William Bentinck en 1829.

Jusqu'ici nous n'avons parlé ni d'images des dieux, ni de sanctuaires. Nous ne saurions cependant nous soustraire entièrement à une question qui a été souvent agitée: la religion védique a-t-elle été idolâtre? La description physique des dieux grands et petits est parfois si nette dans le Veda, on peut y relever tant de traits frisant le fétichisme et une tendance si marquée de représenter la divinité par des symboles; d'autre part l'homme, du moment qu'il s'imagine ses dieux sous une forme précise, est si invinciblement tenté de réaliser cette forme en des objets sensibles, qu'il est difficile de croire que l'Inde védique n'ait pas adoré d'images. Nous ne doutons nullement, par exemple, que les cultes de certaines divinités locales et populaires, sur lesquels nous n'avons que des renseignements indirects et très vagues, n'aient été dès l'origine aussi franchement idolâtres ou fétichistes qu'ils le sont restés par la suite, et que de ce chef l'Inde n'ait eu de tout temps ses symboles figurés, ses caityas, arbres ou pierres sacrés, ses lieux hantés, ses cavernes et ses sources saintes, c'est-à-dire ses idoles et ses sanctuaires. Ce serait, à notre avis, abuser de la preuve négative que de conclure que tout cela est moderne, parce que la littérature védique n'en parle pas ou n'en parle que très tard. Mais, en dépit de quelques indices qu'on a parfois fait valoir en sens contraire<sup>2</sup>, nous pensons que le culte brahmanique proprement dit n'a pas été atteint par ces usages, qu'il n'a pas été idolâtre, et cela parce qu'il ne pouvait pas l'être. Du moment, en effet, qu'il commence à nous être connu, il comprend des cérémonies distinctes, mais il ne se subdivise pas en sous-cultes dis-

<sup>1.</sup> Cf. A. Weber, Analyse der Kadambari (septième siècle), ap. Zeitsch. d. D. Morgenl. Gesellsch., t. VII, p. 585. La pratique est interdite par les Àcaras du Malabar, attribués à Çamkara, Ind. Antiq., t. IV, p. 256.

<sup>2.</sup> Cf. F. Bollensen, Die Lieder des Parâçara, ap. Zeitsch. d. D. Morgenl. Gesellsch., t. XXII, p. 587; Ludwig, Die Nachrichten des Rig-und Atharvaveda über Geographie, Geschichte, Verfassung des alten Indien, p. 32 et 50. Sur la question de savoir si par les cienadevas de RV., VII, 21 et X, 99, il faut entendre des idoles phalliques, cf. J. Muir, Original Sanskrit Texts, t. IV, p. 407, 2 éd.

tincts. Il n'y a pas un culte d'Agni, un autre d'Indra, un troisième de Varuna, comme ailleurs il y a eu des cultes particuliers de Zeus, d'Arès, d'Apollon. Chacun des actes du rituel védique est un ensemble complexe qui s'adresse à un grand nombre de dieux et, pour peu que l'acte soit important, au panthéon entier. Ces rites ne comportaient donc pas d'images; ils ne comportaient pas non plus de sanctuaires. Le lieu où ils s'accomplissaient est, ou bien le foyer domestique, qui servait également à l'usage profane, ou un enclos dépendant de la maison, ou bien encore, pour les grands sacrifices, une sorte d'arène spéciale, le devayajana, emplacement essentiellement variable, dont non seulement les dimensions, mais aussi le site changeaient selon la nature et l'objet des cérémonies 1, et dont la consécration était d'ailleurs censée périmée après chaque rite, puisqu'il fallait chaque fois y procéder à nouveau. Il y manquait donc le premier caractère du sanctuaire, la permanence; il en manquait encore un autre non moins essentiel, la communauté. L'autel védique, en effet, n'est pas un lieu saint pour tous : comme le sacrifice lui-même, il est d'usage strictement personnel et, loin de réunir les hommes, il les isole. Deux voisins célébrant le même rite à la même heure, devront choisir des emplacements assez distants pour que nul bruit de la prière de l'un ne puisse arriver jusqu'à l'autre?. Aussi, dans un culte pareil, ne saurait-il être question d'endroits spécialement consacrés par la présence de la divinité. Tout au plus la religion des Bràhmanas attache-t-elle une sainteté particulière aux gues des rivières;, où on venait faire ses ablutions (ce seront les premiers pèlerinages), et à certaines régions privilégiées 4 telles que les bords de la Saras-

<sup>1.</sup> Cf. à ce sujet Taitt. Samh., VI, 2, 6, 1-4.

<sup>2.</sup> Il ne faut pas qu'il y ait conflit entre les mantras. Aussi l'étude même du Veda doit-elle être interrompue, quand on entend le chant des sâmans, et, réciproquement, on ne doit pas se livrer à l'étude et à la répétition des sâmans, dans un lieu où se récitent les mantras d'un autre Veda. La raison probable de cette défense est que les sâmans sont les seuls mantras qui s'entendent à distance : Manu donne pour explication, que le son des sâmans a quelque chose d'impur. Cf. Pâraskara Gri. S., II, 11, 6; Âpastamba Dh. S., I, 10, 17-18; Manu, IV, 123-124.

<sup>3.</sup> Taitt. Samh., VI, 1, 1, 2-3.

<sup>4.</sup> Cf. la légende de Màthava Videgha traduite du Çatap. Br. par M. A. Weber, ap. Ind. Studien, t. I, p. 170 ss.; Ait. Br., II, 19. La géographie religiouse de Manu est résumée dans II, 17-24. Entre la Sarasvati et la Drishadvati (deux petites rivières au nord-ouest de Delhi, près de Thanesar) est le Brahmàvarta, le séjour du brahman, dans des limites prescrites par les dieux (cf. Rig-Veda, III, 23, 4), à l'est duquel, jusqu'au Prayàga, ou confluent du Gange et de la Yamuna, s'étend le pays des Brahmarshis, les patriarches brahmaniques. Ces deux régions forment le Madhyadeça, le pays

vati, le Kurukṣetra ou cette forêt de Naimisha si célèbre plus tard dans la poésie épique. Mais elle ne connaît ni pèlerinages, ni sanctuaires. Des milliers de fois dans les Brâhmaṇas, l'enclos sacré est assimilé à ce bas monde en tant qu'opposé au ciel; jamais il n'est censé figurer une localité déterminée, et, comme il est dit quelque part, « consacrée par la parole sainte, la terre entière est un autel<sup>1</sup> ».

Il y a donc un certain caractère d'universalité, qu'il importe de ne pas méconnaître, dans cette religion à d'autres égards si odieusement étroite. Elle n'est ni locale, ni même nationale au sens où l'ont été certaines religions helléniques et italiques. Aussi, bien que ses tendances soient tout le contraire du prosélytisme, bien que, en principe, elle regarde comme impur et qu'elle repousse de ses mystères, à l'égal de l'esclave, le mleccha, l'allophone, le barbare, elle n'en fera pas moins son chemin parmi ces races maudites. En réalité, elle est la propriété des brahmanes, et partout où le brahmane mettra les pieds, soit comme anachorète, soit comme l'auxiliaire et le protégé de princes de sa race, soit comme simple colon, jamais comme missionnaire, elle pénétrera à sa suite. Elle s'établira peu à peu le long des côtes et sur le plateau du Dékhan. avec ses livres sacrés peu et mal compris mais pieusement conservés, et l'appareil imposant de ses prescriptions en apparence si rigoureuses et si flexibles en réalité. Le temps ainsi viendra où le Veda sera plus récité et plus commenté en pays tamoul, sur les bords de la Kâverî, que sur ceux du Gange. Il sera même porté plus loin. jusque dans les mers de la Sonde, à Java, particulièrement à Bali. où il existe encore, dit-on, en une rédaction probablement altérée?

du milieu, le berceau de la loi et de la bonne coutume. L'étendue contenue entre l'Himâlaya au nord, les Vindhyas au sud, et les deux mers orientale et occidentale, est l'Aryâvarta, le séjour des Aryas. Cette contrée, qui est le pays de l'antilope noire, est convenable pour la célébration du sacrifice (comparer Yâjñav., I, 2). Au delà s'étend le pays des Mlecchas, ou Barbares, dans lequel on ne peut célébrer les rites de la religion, et où le régénéré ne doit pas habiter, même temporairement. C'est presque la géographie des Brâhmaṇas. Cf. Muir, Sanskrit Texts, II, 397 sq., 2° éd.

1. Catap. Br., III, 1, 1, 4. Cf. Taitt. Samh., VI, 2, 4, 5.

<sup>2.</sup> Cf. R. Friederich, An account of the Island of Bali, ap. Journ. of the Roy. As. Soc., new series, t. VIII, p. 168. Les altérations doivent être considérables, puisque, au dire de l'auteur, ces écrits sont en çlokas et en pur sanscrit. Le mémoire de M. F., continué dans le t. IX du Journal, est plein de renseignements curieux sur le brahmanisme à Bali. L'introduction de la culture hindoue dans les îles de l'archipel est ancienne, puisque déjà dans Ptolémée le nom de Java est indien. Probablement les premiers intermédiaires furent les bouddhistes. Mais toute l'ancienne histoire de ces îles est obscure : le caractère des plus vieilles inscriptions est à peu près le même que

et dont l'étude ne manquera pas de fournir un jour de curieuses révélations.

celui qui était en usage au cinquième siècle sur la côte de Coromandel. Cf. Kern, Over het Opschrift van Djamboe, Mémoires de l'Académie d'Amsterdam, 1877. Suivant ce même savant, c'est du Cambodge que la civilisation hindoue doit avoir pénétré dans les îles : Opschriften op oude Bouwwerken in Kambodja, ibid., 1879.

## SPÉCULATIONS PHILOSOPHIQUES

Rôle des brahmanes dans l'élaboration des doctrines philosophiques. Les Upanishads. Ces traités contiennent en germe et sous une forme confuse les conceptions sys tématisées plus tard dans les darçanas. Doctrine athée, matérialiste ou dualiste, du Sâmkhya: la Prakriti et le Purusha: le Sâmkhya déiste. Doctrine du Vedânta: l'Àtman, le Jîvâtman et la Mâyâ. Pénétration réciproque des divers systèmes et idéalisme absolu du Vedânta postérieur. Côté pratique des Upanishads: le Samsâra et la doctrine des renaissances; théorie du salut: le Yoga et l'émancipation finale ou Moksha; dédain de la morale positive, du culte et du Veda; pratiques mystiques. Influence persistante et en somme funeste de ces doctrines sur l'esprit hindou. A l'idéalisme excessif, les Nâstikas ou Cârvâkas répondent par la négation de toute métaphysique et de toute morale.

Pendant que les brahmanes achevaient ainsi d'édifier sur les bases d'une théologie insuffisante ce prodigieux système de rites et de réaliser, si j'ose dire, l'idéal d'une religion toute de pratiques, ayant ses fins en elle-même et à peu près indépendante des dieux qu'elle servait, ils poursuivaient dans le domaine de la spéculation une œuvre en apparence bien différente, mais au fond assez semblable, puisqu'elle tendait en définitive à remplacer par des conceptions philosophiques ces mêmes dieux qui d'autre part s'effaçaient de plus en plus derrière les conceptions rituelles. Ces deux tendances, déjà sensibles l'une et l'autre dans les Hymnes, n'en étaient pas moins contraires, et il est probable qu'elles ne prévalaient pas exactement dans les mêmes milieux. Il y a en effet des traces d'une certaine opposition entre les hommes du rite et ceux de la spéculation, opposition assez semblable à celle qui plus tard divisera encore parfois leurs successeurs respectifs, les penseurs mystiques du Vedânta et les casuistes de la Mimâmsà. D'ailleurs sur le terrain de la pensée pure, les brahmanes n'étaient

pas seuls maîtres, comme ils l'étaient sans conteste en tout ce qui touchait aux rites. Ici ils avaient des rivaux parmi tous ceux qui étaient capables de s'intéresser aux choses de l'esprit et, comme ils n'étaient les gardiens d'aucune orthodoxie, comme à aucun degré ils n'avaient charge d'ames et ne prétendaient au rôle de directeurs des consciences, ils n'ont pas cherché à déguiser cette collaboration. Ils nous ont conservé eux-mêmes le souvenir de rois leur faisant la leçon<sup>1</sup>, de femmes intervenant dans leurs discussions et embarrassant les plus fameux docteurs par la profondeur de leurs objections?. On ne saurait douter toutefois ni du rôle prépondérant des brahmanes dans l'élaboration de ces doctrines, ni de leur diffusion graduelle dans toutes les écoles brahmaniques. Le talent de la controverse devint une des premières conditions de l'éclat théologique, du brahmavarcas et, dans la littérature de chaque école, une place plus ou moins grande fut réservée à la spéculation.

Les traités qui nous ont conservé ces vieux philosophoumènes portent le nom d'*Upanishads* ou d'Instructions. Sous ce titre, il nous a été transmis une volumineuse littérature, en grande partie apocryphe et datant de toutes les époques des religions sectaires. Il y a des Upanishads vishnouites, des Upanishads çivaites, des Upanishads mystiques de toute sorte, jusqu'à une *Allah-Upanishad*<sup>3</sup>, destinée à glorifier le rêve d'une religion universelle caressé par l'empereur musulman Akbar à la fin du seizième siècle. Le nombre de celles qu'on a cataloguées jusqu'à ce jour, s'élève à près de deux cent cinquante <sup>4</sup>. Mais dans cette masse

<sup>1.</sup> Brihadâr. Up., II, 1; VI, 2; Chândogya-Up., V, 3; etc.

<sup>2.</sup> Brihadar. Up., III, 6; 8.

<sup>3.</sup> Publiée par Râjendralâla Mitra dans le Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. XL, p. 170. Pour ces tentatives religieuses d'Akbar, vid. Dabistan, ch. x, t. III, p. 48 ss., trad. Shea et Troyer. Cf. H. H. Wilson, Account of the religious innovations attempted by Akbar, ap. Select Works, t. II, p. 379.

<sup>4.</sup> Pour les différentes listes de ces écrits, voir A. Weber, Indische Literaturgeschichte, p. 171, 2° éd. A cette date (1876) M. Weber était arrivé à un chiffre total de 235. De ce nombre, plusieurs, tels que le Purushasûkta, le Çatarudriya, etc., ne sont que des fragments pris dans différents ouvrages védiques. — La première connaissance des Upanishads est due à Anquetil du Perron, qui publia au commencement du siècle la traduction latine d'une version persane de 50 de ces traités: Oupnekhat id est secretum tegendum, opus continens antiquissimam et arcanam... doctrinam e IV sacris Indorum libris excerptam, Argentorati, 1801-1802, 2 vol. in-4°. Dans l'analyse qu'il a donnée de cet ouvrage (Ind. Studien, t. I, II, et IX), M. A. Weber a refait la traduction, publié et commenté le texte de plusieurs des traités compris dans la collection d'Anquetil. On doit au même savant une édition avec traduction commentée de la Ràmatāpaniya-Up-

hétérogène, qu'on ne parviendra peut-être jamais à classer d'une manière entièrement satisfaisante, il y en a un petit nombre qui font, ou pour lesquelles il est établi qu'elles ont fait partie intégrante d'un corps d'écrits védiques, presque toujours d'un Brâhmana. En en ajoutant une ou deux autres d'une provenance plus incertaine, mais d'un caractère également archaïque, on obtient une dizaine au plus de textes qu'on peut regarder comme les Upanishads anciennes 1. De ce nombre il n'est pas une seule peut-ètre dont la rédaction soit antérieure de beaucoup au bouddhisme : jusqu'à un certain point ce sont même là les documents les plus sûrs et les plus directs que nous ayons pour reconstituer le milieu dans lequel s'est développée la religion nouvelle. Mais, dans l'ensemble, ces Upanishads résument une tradition bien plus ancienne et qui se rattache sans discontinuité à l'origine même des écoles brahmaniques. Dans la littérature védique, elles constituent le Jñânakânda, la section spéculative, en opposition avec le reste du Veda désigné par le nom de Karmakanda, la section pratique.

Les doctrines consignées dans ces livres, dont quelques-uns sont plutôt des recueils que des traités, ne forment pas un tout homogène. A côté de vues profondes et qui témoignent d'une singulière vigueur de pensée, elles comprennent une grande quantité d'allégories et de rêveries mystiques relatives soit à la mythologie, soit

(Mémoires de l'Académie de Berlin, 1864, p. 271), et une autre de la Vajrasuci Up. attribuée à Çamkara (ibid., 1859, 227 sq.). — Les principales Upanishads ont été plusieurs fois publiées : les éditions toutefois les plus commodes et les plus répandues sont celles de la Bibliotheca Indica, toutes accompagnées de commentaires et quelquesunes de traductions. Cette collection comprend jusqu'ici : Brihadâranyaka, Chândogya, Îça, Kena, Kațha, Praçna, Mundaka, Mândûkya, Taittiriya, Aitareya, Çvêtâçvatara, Gopâlatâpaniya, Nrisimhatâpaniya, Shaṭcakra, Kaushítaki, Maitri. Plus 29 des petites Upanishads rattachées plus particulièrement à l'Atharva-Veda : Çiras, Garbha, Nâdavindu, Brahmavindu, Amritavindu, Dhyânavindu, Tejovindu, Yogaçikhâ, Yogatattva, Samnyâsa, Âruneyâ, Brahmavidyâ, Kshurikâ, Cülikâ, Atharvaçikhâ, Brahma, Prâṇâgnihotra, Nîlarudra, Kaṇṭhaṣruti, Piṇḍa, Âtma, Râmapûrvatāpaniya, Râmottaratāpaniya, Hanumaduktâ, Râma, Sarvopanishatsâra, Haṃsa, Paramahaṃsa, Jâbâla, Kaivalya.

Les principales Upanishads, celles qui ont été commentées par Çamkara, ont été l'objet d'un travail très complet et très méritoire à tous égards de M. P. Regnaud: Matériaux pour servir à l'histoire de la philosophie de l'Inde (forme les fascicules XXVIII et XXXIV de la Bibliothèque de l'École des Hautes Études), 1876-1878. Tandis que nous écrivons, M. Max Muller poursuit la publication de ces mêmes Upanishads. Le vol. I (qui est le premier de la série intitulée Sacred Books of the East) contient Chândogya, Kena, Aitareya, Kaushîtaki et Îça.

1. Brihadaranyaka, Chândogya, Kaushitaki, Îça, Kena, Katha, Praçna, Aitareya, Taittiriya, Mundaka, Mândukya. Du moins est-ce en faveur de ces textes que se réunissent le plus de probabilités.

au rituel, et qui semblent dénoter tout le contraire. Mais, même débarrassées de ces éléments parasites et réduites à la partie proprement philosophique, elles sont loin de constituer un système. Elles ne se relient pas entre elles et, pour les problèmes permanents de la pensée humaine, Dieu, l'homme, l'univers, elles impliquent plusieurs solutions radicalement opposées. Ces solutions sont en même temps déjà si élaborées en quelques-unes de leurs parties, qu'il est souvent difficile et, dans un exposé sommaire comme le nôtre, presque toujours impossible de déterminer au juste ce que les âges suivants y ont ajouté d'essentiel. La tâche principale des héritiers de cette vieille sagesse, sera d'opérer un triage dans cette confusion, de reporter méthodiquement ces éléments disparates à des doctrines distinctes, surtout de trouver pour chacune de ces doctrines un mode d'exposition approprié et définitif. On obtiendra ainsi trois au moins (Sâmkhya, Yoga et Vedânta) des différents systèmes ou darçanas qui, fixés à une époque indéterminée et au nombre de six principaux en des manuels appelés Sûtras, constitueront la philosophie officielle de l'Inde 1. Mais, en dehors de l'école, ce pays n'en restera pas moins attaché de cœur à la manière de philosopher des Upanishads. Ses sectes y reviendront les unes après les autres. Ses poètes, ses penseurs mêmes se plairont toujours à ce mysticisme aux allures indéterminées et pleines de contradictions. En spéculation comme en tout le reste, l'éclectisme poussé jusqu'à la confusion semble être la forme même de la pensée hindoue.

Voici maintenant une analyse sommaire de celles d'entre les doctrines des Upanishads qui relèvent plus spécialement de l'histoire religieuse: nous indiquerons en même temps, pour n'avoir plus à y revenir, les développements essentiels qu'elles ont reçus dans les systèmes proprement dits. Tant que les Upanishads font de la philosophie purement objective, ce qui leur arrive du reste

<sup>1.</sup> L'exposition générale la plus substantielle et la plus sûre des systèmes philosophiques hindous, est toujours encore celle faite par H. T. Colebrooke dans ses fameux mémoires On the Philosophy of the Hindus, lus de 1823 à 1827 aux réunions de la Royal Asiatic Society, publiés dans les t. I et II des Transactions et réimprimés dans les Miscellaneous Essays. Aujourd'hui les Sûtras fondamentaux des six principaux systèmes. Sâmkhya, Yoga, Nyâya, Vaiçeshika, Mîmâṃsâ et Vedânta, ont tous été publiés à diverses reprises, notamment de 1851 à 1854 dans les éditions d'Allahâbâd et de Mirzapour, où le texte est accompagné d'une traduction anglaise. Ils sont également édités, textes et commentaires, dans la Bibliotheca Indica. Toutefois, l'édition des Mîmâṃsâ-Sûtras n'est pas achevée.

rarement, leurs idées sont assez faciles à classer et à ramener à des cadres connus. Leur cosmogonie par exemple, et nous pouvons ajouter celle des Brâhmanas en général, ne fait que dévelonner les solutions déjà entrevues dans les Hymnes. Tantôt c'est un premier être conçu comme personnel, Praiapati ou un équivalent (une fois Mrityu<sup>1</sup>, la Mort) qui, las de sa solitude, « émet », c'est-à-dire tire de lui-même tout ce qui existe, ou l'engendre après s'être dédoublé en une moitié mâle et une moitié femelle2. Tantôt ce premier être personnel et créateur est représenté lui-même comme procédant d'un substratum matériel3: sous la forme mvthique il est Hiranyagarbha l'Embryon d'or, Nârâyana « celui qui repose sur les eaux », Virâj le Resplendissant, issu de l'œuf du monde. Dans l'un et dans l'autre cas nous avons affaire à des conceptions panthéistes peu stables et qui pratiquement se résolvent en ce pâle et superficiel déisme que l'Inde a souvent confessé des lèvres, mais qui n'a jamais eu ses vraies préférences. Outre ces deux solutions il y en a une troisième. Au lieu de s'organiser sous la direction d'un être intelligent, conscient et divin, la substance primordiale est aussi représentée comme se manifestant immédiatement, sans l'intervention d'aucun agent personnel, par le développement du monde matériel et des existences contingentes 4. Elle est alors simplement, et de quelque nom qu'on la décore, l'asat, le non-existant, c'est-à-dire l'indéterminé, l'indistinct, passant à l'existence, le chaos se débrouillant par ses propres énergies. Systématisée, cette solution d'un côté aura son pendant dans la métaphysique du bouddhisme, de l'autre, elle aboutira à la philosophie sâmkhya. Celle-ci admet en effet une première cause matérielle, la Prakriti, une, simple, éternelle, essentiellement active et productrice, la source des énergies intellectuelles aussi bien que de la matière visible et tangible, de l'intelligence, de la conscience et des sens aussi bien que des éléments subtils qui composent les organismes supérieurs, et des éléments grossiers dont sont formés les corps. En dehors de ce développement matériel,

<sup>1.</sup> Brihadar. Up., I, 2.

<sup>2.</sup> Gopatha-Br., I, 1; Brihadâr. Up., I, 4; Chândog. Up., VI, 2; Praçna-Up., I, 4; VI, 3; Aitar. Up., I, 1; Çvètâçvat. Up., VI, 1. Très souvent cette émission est représentée comme un sacrifice. Cf encore Taitt. Samh., II, 1, 1, 4. Dans le Çatap. Br., X, 5, 3, le premier principe est le manas, la pensée.

<sup>3.</sup> Nṛisimhatâp. Up., I, 1; Çatap. Br., XI, 1, 6, 1; Taitt. Samh., V, 6, 4, 2; VII, 1, 5, 1.

<sup>4.</sup> Chândog. Up., III, 19; Taittir. Up., II, 1; II, 7.

le Sâmkhya n'admet que des âmes individuelles, toutes égales, éternelles et irréductibles, essentiellement immodifiables et passives, ne produisant rien et n'agissant pas. C'est pour s'unir à l'ame ou au Purusha (car ce mot, emprunté à de vieux mythes dualistes et signifiant proprement le mâle, est toujours employé au singulier, en opposition avec la Prakriti, bien que le Purusha soit essentiellement multiple et qu'il n'y ait pas d'àme suprême), que la Prakriti entre en travail et se manifeste. Le rôle de l'âme se borne à contempler ces manifestations, à se prêter à cette union en laquelle se réalise l'existence des êtres individuels, à en éprouver les jouissances et les déboires jusqu'au jour où, prise de satiété et se reconnaissant elle-même comme radicalement distincte de la matière, elle rompt l'association et retourne à sa liberté première. Dans ce système, il y a place pour des êtres de toute sorte, supérieurs et inférieurs à l'homme; car, si toutes les âmes sont égales, toutes les modifications de la Prakriti auxquelles elles peuvent s'accoupler ne le sont pas; mais il est à peine besoin de faire remarquer que ces êtres, en tant que capables d'actions réciproques, sont tous finis et que, philosophiquement, le système est athée. Aussi plus tard, quand une certaine orthodoxie se sera formée, ne paraîtra-t-il dans la littérature religieuse (où il ne cessa pas de jouer un grand rôle) que combiné avec d'autres doctrines qui, plus ou moins logiquement, y introduiront la notion de Dieu. Dans les plus anciennes Upanishads, par contre, où les idées qui ont abouti au Sâmkhya sont déjà singulièrement répandues, ainsi que dans le bouddhisme où elles dominent, le système n'est pas encore dualiste 1. A la Prakriti ne s'oppose pas encore un Purusha radicalement distinct: tout sort indifféremment du même fond aveugle et ténébreux, et nous n'avons affaire, dans les passages où ces idées s'affirment, qu'à une explication matérialiste et athée de l'univers.

Enfin, il y a dans ces traités une quatrième solution qui éclipse tellement toutes les autres qu'on peut la considérer comme la philosophie même des Upanishads: le panthéisme pur qui trouvera sa forme définitive dans le système Vedânta. Mais cette doctrine maîtresse est aussi celle qu'on risque le plus de défigurer en la ramenant à une formule métaphysique courante. Ce n'est pas, en

<sup>1.</sup> Dans les Upanishads plus récentes, par contre, il ne l'est plus. La Cvêtâçvatara-Up., par exemple, est, comme doctrine, exactement au même niveau que la Bhagavad-Gità.

effet, à une simple conception a priori que nous avons affaire ici: la spéculation pure s'y appuie sur des théories subjectives, et, pour la première fois, nous la surprenons essayant de concevoir Dieu et l'univers en partant de l'homme. Aussi faudrait-il une analyse détaillée pour parer à toute méprise. Au fond, tous les efforts de ces théosophes tendent vers une fin unique, qui a été celle de tous les panthéistes mystiques, l'identité réelle du sujet et de l'objet, de l'homme et de Dieu. Mais leur façon d'y arriver est si particulière, ils sont partis de si loin, avec des données si naïves et qu'ils ont si peu songé à renouveler en route; ils ont tant de fois dévié, ils se sont si longuement attardés à certaines étapes et ils ont marché si vite à d'autres, que, pour bien les suivre, il faudrait refaire le chemin avec eux, et ce serait un long voyage. Nous essaierons d'indiquer du moins le point de départ et le point d'arrivée <sup>1</sup>.

Ils paraissent être partis de l'idée que le principe de vie qui est dans l'homme, l'âtman ou le soi (car le mot était surtout usité comme pronom réfléchi; connaître l'âtman et se connaître soimême étaient synonymes), est le même que celui qui anime la nature. Ce principe dans l'homme leur parut être le prâna, le souffle; l'air, ou quelque chose de plus subtil que l'air, l'éther, fut l'âtman dans la nature. Ou bien l'âtman était un petit être, un homunculus, un purusha, qui avait son siège dans le cœur où on le sentait s'agiter et d'où il dirigeait les esprits animaux. Il y tenait à l'aise, car il n'était pas plus gros que le pouce. Il savait même se faire plus petit encore, car on le sentait cheminant par les artères et on pouvait le voir distinctement dans la petite image, la pupille, qui se reflète au centre de l'œil. Un purusha, tout semblable, apparaissait au regard ébloui dans l'orbe du soleil, le cœur et l'œil du monde. C'était là l'âtman de la nature; ou plutôt c'était le même âtman qui se manifestait ainsi dans le cœur de l'homme et dans le soleil: une ouverture invisible au sommet du crâne lui livrait passage pour aller de l'une à l'autre demeure. Si grossières que soient ces représentations, elles n'en ont pas moins servi de point de départ à l'un des systèmes ontologiques les plus grandioses et les plus raffinés que connaisse l'histoire de la philosophie. Et non seulement elles en ont été le point de départ, mais.

<sup>1.</sup> Pour l'exposé qui suit nous supprimons les renvois: il faudrait citer la moitié des anciennes Uspanishads.

ce qui est bien plus surprenant, elles en sont restées une des principales données. Pour arriver à leur doctrine de l'identité ou, comme ils disent, de l'advaita, de la non-dualité, les théosophes hindous ont été plus que d'autres réduits à beaucoup demander à l'élan spontané de la pensée. Ils n'ont pas eu à leur service, pour l'asseoir d'une façon plus savante, les ressources d'une psychologie délicate ni ces théories des idées, du logos, de la raison pure, héritage de la science grecque, dont d'autres sectes mystiques ont bénéficié. Aussi, n'ont-ils jamais renoncé, même une fois qu'elles devaient leur paraître embarrassantes, à ces vieilles conceptions populaires dont les traces se trouvent jusque dans les Hymnes let qui entraînaient une sorte d'assentiment d'habitude. Jusqu'à la fin, il sera question chez eux de l'âtman souffle et éther, de l'âtman-purusha du cœur, de l'œil et du soleil.

Quant au point d'arrivée, le voici : L'âtman est l'être un, simple, éternel, infini, supérieur à toute conception, assumant toute forme et lui-même sans forme, l'agent unique, mais immobile et immuable, de tout acte et de tout changement. Il est la cause à la fois matérielle et efficiente du monde, qui est sa manifestation, son corps. Il le tire de sa propre substance et de nouveau l'y absorbe, non par nécessité, mais par un acte de sa volonté, comme l'araignée émet et ramène à elle le fil de sa toile. De lui viennent et à lui retournent les êtres finis, comme les étincelles sortent d'une fournaise et y retombent, sans que la multiplicité de ces êtres porte plus atteinte à son unité que la formation de l'écume et des vagues n'altère celle de l'Océan. Plus subtil que l'atome, plus grand que ce qu'il y a de plus grand, il a cependant une demeure, la cavité du cœur de chaque homme. C'est là qu'il réside en sa plénitude et qu'il se repose dans la joie de lui-même et de ses œuvres. Cette immanence directe et matérielle de l'être absolu dans la créature, qui est la donnée irrationnelle et mystique du système, en est aussi le nœud. Grâce à elle, l'homme a prise sur l'âtman. Par une moditation intense, aidée d'opérations où une physiologie fantastique joue un grand rôle (car il y a quelque chose de très matériel au fond de toutes ces représentations) il n'aura qu'à faire rentrer littéralement son âme dans son cœur, pour la mettre en contact avec l'unité suprême et en état de se reconnaître elle-même en cette unité. Ici, il est vrai, surgissaient d'embarrassantes questions.

<sup>1.</sup> Le purusha siégeant dans le cœur se trouve RV., X, 90, 1. Cf. Ath. V., V, 8, 43.

Quelle place restait-il pour cette âme, cet âtman individuel, ce iivâtman identique au paramâtman, l'âtman suprême, et pourtant distinct, capable de se reconnaître en lui et pourtant l'ignorant? Comment lui accorder la personnalité en face de l'être absolu? Comment la lui refuser sans imputer à cet être l'ignorance, l'erreur et l'infirmité? Que devenait la théorie de l'agent unique en présence de l'initiative de l'âme opérant son retour à l'âtman? Car c'est bien elle qui va à l'âtman, non l'àtman qui la ramène à lui, et la notion de la grâce, que l'Inde connaîtra plus tard, est à peu près étrangère au Vedanta primitif 1. Ces difficultés et d'autres encore, les auteurs des Upanishads n'ont pas été les seuls à s'y heurter, et il n'y a pas à s'étonner qu'ils ne les aient pas résolues. Ils décrivent les conditions du jivâtman, ils énumèrent ses organes, ils le montrent engagé dans une succession d'enveloppes matérielles concentriques et de plus en plus denses qui constituent ses organes et qui limitent à des degrés divers sa sphère d'action et de connaissance<sup>2</sup>. Comme l'image du soleil se défigure et se multiplie faussement dans une eau agitée, ainsi le jîvâtman n'a que des conceptions troubles et erronées. Il ne voit que la diversité, il fait la distinction du moi et du toi, et ne percoit rien au delà. Mais, par la méditation conduite selon la vraie science, il peut dissiper toutes ces vaines images: il voit alors qu'il n'y a qu'un âtman, et que cet âtman c'est lui-même. S'agit-il de le montrer agissant, on en parle comme d'une réalité distincte fournie par l'expérience; est-il, au contraire, question de lui par rapport au paramàtman, cette réalité se dissipe, et toute particularité est traitée de pure illusion. On montre ainsi confusément les diverses faces du problème; on ne le tranche pas. Au fond, les Sùtras dans lesquels le vieux Vedànta a reçu sa forme définitive, ne le tranchent pas davantage. L'auteur, ou les auteurs de ces Sûtras, qui se sont imposé la tâche épineuse de présenter, sous une forme didactique et raisonnée, les visions apocalyptiques des Upanishads et qui, hors les cas où ils ramènent de vive force au Vedânta des passages qui s'inspirent en réalité d'une tout autre doctrine, se sont acquittés de cette tâche avec une

<sup>1.</sup> A notre souvenance elle ne se trouve nettement formulée que dans un seul passage commun à la Kaṭha-Up., II, 23 et à la Mundaka-Up., III, 2, 3 : « Cet âtman ne peut être obtenu ni par le Veda, ni par la force de l'entendement, ni par beaucoup de science : celui qu'il choisit, celui-là l'obtient : de celui-là il choisit la personne comme sienne. » Cf. Bhagavad-Gìtâ, XI, 53.

<sup>2.</sup> Taittir. Up., II, 2-8, et la longue description de Maitri-Up., II, 5-IV, 2.

grande fidélité, admettent en effet, pour l'âme individuelle et en général pour les êtres finis, une existence pratique, expérimentale; mais ils leur dénient la réalité au sens absolu. Ils arrivent ainsi à maintenir par exemple l'existence d'un Dieu personnel<sup>1</sup>, d'un Îçvara ou Seigneur, distinct, et du monde qu'il gouverne, et de l'Absolu, notion qui n'est pas inconnue aux anciennes Upanishads, mais qui est étrangère, comme de juste, aux passages purement védântiques. Mais, à cela près, la doctrine des êtres dans les Vedanta-Sûtras, pour être plus élaborée, ne diffère pas sensiblement de celle des vieux textes. Ce n'est que dans la philosophie sectaire, dans ce qu'on peut appeler le nouveau Vedanta, dans quelques Upanishads plus récentes, dans la Bhagavad-Gîtâ, dans le Vedanta-sara, qu'on osera formuler nettement une solution radicale. Dans cette doctrine, le monde fini n'existe pas: il est le produit de la Mâyâ, de la magie décevante de Dieu, un pur spectacle où tout est illusion, le théâtre, les acteurs et la pièce, un « jeu » sans objet que l'Absolu « joue » avec lui-mème2. Il n'y a de réel que l'ineffable et l'inconcevable.

La doctrine de l'Illusion n'est pas, du reste, particulière au Vedanta; elle pénetra également dans la philosophie samkhya. La Prakriti de cette dernière fut identifiée avec la Mâyâ, et le Purusha, de multiple qu'il est dans le système originel, devint l'être un et absolu. Sous cette nouvelle forme, le Sâmkhya et le Vedânta ne diffèrent plus que par la terminologie et par des détails d'exposition. La Bhagavad-Gità, par exemple, et plusieurs Upanishads3 relèvent autant de l'un que de l'autre système. Ou plutôt, car peu importe comment on expose et dénomme des choses qu'on nie, il n'y a plus, dans ces écrits, qu'un seul système, l'idéalisme pur, si voisin de l'autre extrème, le pur nihilisme. Le Samkhya et le Vedânta, dans leur double forme, défraieront presque à eux sculs la métaphysique des religions vishnouites et çivaïtes. Des quatre autres grands systèmes officiels, le Yoga est plutôt un manuel d'exercices mystiques qu'une philosophie; le Nyaya (logique et critique de la certitude) et le Vaiceshika (théorie physique du

<sup>1.</sup> Cf. Pramadâ Dâsa Mitra, A Dialogue on the Vedantic Conception of Brahma, ap. Journ. of the Roy. As Soc., t. X, p. 33. Cf. Çamkara ad Vedânta-Sûtra, IV, 3, 7 ss., p. 1119, éd. de la Bibliotheca Indica. Pour la doctrine de Çamkara cf. F. H. Windischmann, Sancara, sive de Theologuments Vedanticorum, Bonna, 1833; et particulierement A. Bruining, Bydrage tot de kennis van den Vedanta, Leiden, 1871.

<sup>2.</sup> Cf. Bhartrihari, III, 43, éd. Bohlen.

<sup>3.</sup> Par exemple la Cvètâçvatara-Up.

monde) traitent trop indirectement de matières religieuses, pour trouver place ici; enfin la Mimāṃsā n'est que le prolongement, sous forme d'examen critique, de la littérature ritualiste, des Brâhmaṇas et des Smṛitis. Elle est hostile à la spéculation; elle ne reconnaît les dieux que juste autant qu'ils sont spécifiés dans les formules liturgiques, et plusieurs de ses docteurs dénient nettement la qualité de Veda, c'est-à-dire d'écriture révélée, au Jñânakâṇda, à tout ce qui n'est pas directement relatif au culte.

Ce serait cependant donner une idée tout à fait incomplète des Upanishads que de n'y relever que le côté purement métaphysique. Ces livres étranges, d'un caractère si mêlé, sont encore plus pratiques que spéculatifs. Ils s'adressent à l'homme plus qu'au penseur : leur objet est bien moins d'exposer des systèmes que d'enseigner la voie du salut. Ce sont avant tout des exhortations à la vie spirituelle, exhortations troubles et confuses, mais présentées parfois avec une haute et saisissante émotion. Il semble que toute la vie religieuse de l'époque, si absente de la littérature ritualiste, se soit concentrée dans ces écrits. Malgré leurs prétentions au mystère, ce sont, en somme, des œuvres de prosélytisme, mais d'un prosélytisme s'exerçant dans des cercles restreints. Le ton qui y domine, surtout dans l'allocution et dans le dialogue où il est parfois empreint d'une singulière douceur, est celui de la prédication intime. Sous ce rapport, rien dans la littérature des brahmanes ne ressemble à un Sûtra bouddhique comme certains passages des Upanishads, avec cette différence toutefois que, pour l'élévation de la pensée et du style, ces passages dépassent de beaucoup tout ce que nous connaissons jusqu'ici des sermons du bouddhisme. Aussi l'homme remarquable qui entreprit au commencement de ce siècle de réformer l'hindouisme, Râmmohun Roy, ne se trompaitil pas tout à fait, quand il espérait qu'un choix fait dans les Upanishads pourrait aider plus que toute autre publication au relèvement religieux de son peuple. C'est de ce côté religieux et pratique des Upanishads qu'il nous reste à dire quelques mots.

Après le résumé que nous avons fait plus haut de la doctrine de ces livres, il est à peine besoin de dire que, pour leurs auteurs, la condition séparée de l'âme, qui est la cause de l'erreur, est aussi

<sup>1.</sup> L'école de Prabhâkara. Cf. les notes de Satyavrata Sâmâçramin dans son édition du Sâma-Veda, vol. I, p. 2, 4, Bibl. Indica. Sur cette école athéistique et purement ritualiste voir en plus Burnell, Classified Index of the Sanskrit Mss. in the Palace at Tanjore, II, 84.

la cause du mal. Ignorante de sa vraie nature, l'âme s'attache à des objets indignes d'elle. Chaque acte qu'elle accomplit pour satisfaire cet attachement, l'engage plus avant dans le monde périssable, et comme elle est elle-même impérissable, elle est condamnée à un perpétuel changement : entraînée dans le samsâra, dans le tourbillon de la vie, elle passe d'une existence dans une autre, sans trêve ni repos. C'est là la double doctrine du karman, de l'acte par lequel l'âme se fait sa destinée, et du punarbhava, des renaissances successives dans lesquelles elle la subit. Cette doctrine qui sera désormais la donnée fondamentale commune à toutes les religions et sectes de l'Inde, c'est dans les Upanishads que nous la trouvons formulée pour la première fois. Dans les parties plus anciennes des Brâhmanas, elle paraît peu et avec une portée moindre. On y semble croire simplement que l'homme qui a mal vécu, peut être condamné à revenir en ce monde pour y subir une existence misérable. La renaissance n'est qu'une forme de la peine ; elle est l'opposé de la vie céleste et un équivalent de l'enfer : elle n'est pas encore ce qu'elle est ici et ce qu'elle restera dans la suite, la condition même de l'être personnel, condition qui peut se réaliser en des existences infiniment diverses, depuis celle de l'insecte jusqu'à celle du dieu, mais toutes également instables et soumises à la rechute<sup>1</sup>. Il est impossible de préciser l'époque à laquelle cette vieille croyance trouva dans les conceptions métaphysiques nouvelles le milieu favorable à son épanouissement. Mais il est certain que dès la fin du sixième siècle avant notre ère, quand Câkyamuni méditait son œuvre de salut, la doctrine telle qu'elle se montre dans les Upanishads, était à peu près complète et déjà profondément enracinée dans la conscience populaire. Sans ce point d'appui, le succès du bouddhisme serait à peine explicable.

De même que l'état de séparation et d'ignorance est pour l'âme l'état de chute, de même la cessation de cet état, le retour à l'unité, est le salut. Dès que l'âme a acquis la certitude parfaite, immédiate qu'elle n'est pas différente de l'âtman suprême, elle n'éprouve plus ni doutes, ni désirs. Elle agit encore, ou plutôt les conséquences de ses actes antérieurs agissent encore pour elle, à peu près comme la roue du potier continue de tourner quand l'ouvrier a cessé de la mouvoir. Mais, comme l'eau passe sur la feuille du

<sup>1.</sup> Bṛihadâr. Up., IV. 4, 5-6; 2; VI, 2, 16; Chândog. Up., V, 10, 3-8; Muṇḍaka Up., I, 2, 10; etc.

lotus sans la mouiller, ainsi ces actes ne touchent plus l'âme. Elle ne s'attache plus à rien, elle ne pèche plus, le « lien du karman » est rompu, l'unité est virtuellement refaite. C'est là le yoga, l'état d'union. Celui qui le réalise, le yogin, est un être souverain, sur qui rien de périssable n'a plus prise, pour qui les lois de la nature n'existent plus, qui dès cette vie est « affranchi ¹ ». La mort même ne pourra rien ajouter à sa béatitude; elle ne fera qu'effacer ce qui n'existe déjà plus pour lui, la dernière apparence de la dualité. Ce sera là la délivrance finale (moksha), l'absorption complète et définitive dans l'ètre unique ou, comme on dira aussi plus tard en empruntant une expression bouddhique, l'extinction, le Nirvâna.

La conséquence pratique d'une pareille doctrine ne peut être qu'une morale de renoncement et la subordination, sinon le dédain de tout culte établi. Aussi est-il fort peu question de devoirs positifs dans les Upanishads. L'essentiel est d'étouffer le désir, et l'idéal de la vie dévote est l'existence du Sannyásin, de « celui qui a tout rejeté », de l'anachorète <sup>2</sup>. Dans les Smritis et dans les Codes de lois, qui nous ont conservé les prescriptions d'une morale à la fois plus mondaine et plus solide, ce genre de vie n'est d'ordinaire permis qu'aux vieillards, après une existence bien remplie <sup>3</sup>. Mais les Upanishads ne semblent pas tenir compte de ces restric-

<sup>1.</sup> Chândog. Up., IV, 14, 3; V, 24, 3; Katha-Up., VI, 14-15, 18; Çvêtâçvat. Up., II, 12-15. En général, les anciennes Upanishads décrivent plutôt la béatitude de l'âtman et l'émancipation finale que la jivanmukti, l'émancipation dès cette vie. Elles gardent notamment le silence sur les diverses siddhis ou facultés surnaturelles (don d'ubiquité, pouvoir de voler par les airs, etc.), que le Yoga et aussi les Vedânta-Sûtras (IV, 4, 17-21, p. 1150, éd. de la Bibl. Ind.) attribuent au jivanmukta.

<sup>2.</sup> Brihadar. Up., 11I, 5, 1, IV, 4, 22; VI, 2, 15; Katha Up., VI, 14; Mundaka Up., I, 2, 11; III, 2, 6.

<sup>3.</sup> Après s'ètre acquittés des « trois dettes », aux rishis (par l'étude du Veda), aux mânes des ancètres (en engendrant un fils), et aux dieux (par la célébration des saccifices), Manu, IV, 257. La question, qui n'a jamais été bien tranchée, est débattue longuement, Àpastamba Dh. S., 23, 3-11, 24, 15. Cf., d'une part, Gautama, III, 1; et d'autre part, Manu, IV, 35-37, et Yâjñav., III, 57. La règle généralement acceptée est qu'un dvija doit passer par les quatre stages successifs : étudiant (brahma :àrin), maître de maison (grihastha), anachorète (vanaprastha) et ascète (sannyâsin). Ce sont les quatre âgramas. Les vanaprasthas « habitants de la forèt », les 5 oètot des auteurs classiques, formaient des colonies consacrées à la vie contemplative et pratiquant un rituel particulier. Là le maître vivait, entouré de sa femme et de ses disciples, mais observant la chasteté (Çakunt., acte 1). Pour le sannyâsin, le lien matrimonial était entièrement brisé (Brihadâr, Up., IV, 5). Il vivait seul, sans aucun domicile fixe, détaché de toutes les pratiques et de toutes les observances du culte (Samnyâsa Up. et Àruneya Up., éd. de la Biblioth, Indica, p. 34 et 39).

tions<sup>1</sup>, dont les natures ardentes devaient du reste s'affranchir aisément. Selon la légende, le Buddha n'avait pas atteint sa trentième année quand il quitta sa famille, et dans les plus anciennes Upanishads nous voyons, ce qui est encore bien plus contraire à l'esprit de la loi brahmanique, que la vie religieuse errante était embrassée même par des femmes<sup>2</sup>. Par contre les exagérations de l'ascétisme tiennent peu de place dans ces traités. Ils prescrivent le renoncement et la contemplation; mais les mortifications, les jeûnes prolongés, la nudité, toutes choses dès lors fort en honneur, sont en quelque sorte des pratiques serviles que leur théosophie dédaigne. Leur point de vue à l'égard de ces pratiques paraît être celui du bouddhisme, qui les condamne. Il n'est pas question davantage de ces pénitences insensées et cruelles que nous voyons glorifiées par exemple dans la poésie épique et dont la plupart des sectes hindoues ont étalé jusqu'à nos jours le hideux spectacle. Et pourtant il est probable que ces aberrations avaient dès lors leurs adeptes. Au quatrième siècle les compagnons d'Alexandre purent les observer chez des sannyasins du Penjab3, et nous savons par le récit de la mort de Calanos, que nous a conservé Plutarque, que la coutume du suicide religieux remonte au moins aussi haut 4.

Quant au culte traditionnel, il est visible que la doctrine des Upanishads tend à le détruire. On ne l'attaque pas, aussi peu qu'on attaque la morale positive; mais pas plus que de l'accomplissement des devoirs ordinaires de la vie, on n'en attend le souverain bien. Le sacrifice n'est qu'une œuvre préparatoire; c'est le meilleur des actes, mais c'est un acte, et le fruit par conséquent en est périssable. Aussi, bien que des sections entières de ces traités soient consa-

<sup>1.</sup> Cf. par exemple Chândog. Up., II, 23, 1.

<sup>2.</sup> Chândog. Up., IV, 4, 2. Le passage est douteux; mais rapproché de scènes telles que Brihadàr. Up., III, 6 et 8, il semble favoriser notre interprétation. Cf. le témoignage de Néarque, ap. Strabo. XV, 1, c. LXVI.

<sup>3.</sup> Strabo, XV, 1, c. LXI, LXIII. La Smriti ne prescrit ces pratiques qu'en expiation de certaines fautes déterminées. Elles sont condamnées d'une façon générale, Bhagavad-Gità, VI, 16; XVII, 5, 6, 19.

<sup>4.</sup> Plutarch. Alexander, LXIX; Strabo, XV, 1, c. LXVIII. Cf. le suicide de Zarmanochegas à Athènes, sous Auguste, Strabo, ibid, c. LXXIII. Le suicide est condamné d'une façon générale par la Smṛiti: Àpastamba Dh. S., I, 28,17; Manu, V, 89; Yājňavalkya, III. 154; et probablement Gautama, XIV, 12, où les manières les plus usitées sont énumérées. Cf. Mégasthène ap. Strabo, XV, 1, c. LXVIII. Mais il est prescrit comme expiation de certains crimes, Àpastamba Dh. S., I, 25, 2-7, 12; I, 28,15; Gautama, XXII, 2-3; etc. Même dans ce cas, il est condamné par Hârîta, cité par Âpastamba, I, 28, 16.

crées à des spéculations sur les rites 1, leur doctrine sur ce point peut-elle se résumer en ces paroles de la Mundaka Upanishad: « Connaissez l'âtman unique et laissez là tout autre propos : c'est là le pont de l'immortalité2. » Le Veda lui-même et toute la science sacrée sont tout aussi nettement relégués au second plan3. Le Veda n'est pas le vrai brahman, ce n'en est que le reflet, et la science de ce brahman imparfait, de ce çabdabrahman ou brahman en paroles, n'est qu'une science inférieure. La vraie science est celle qui a pour objet le vrai brahman, le parabrahman ou brahman suprême, c'est-à-dire l'âtman qui se révèle directement dans le cœur de l'homme. Cet emploi du vieux nom de la prière, puis du Veda révélé, brahman au neutre, pour désigner l'Absolu, emploi que nous notons ici pour la première fois et où perce encore si bien le sens primitif d'énergie, n'était pas nouveau, puisqu'on le trouve déjà dans l'Atharva-Veda4; mais c'est à partir des Upanishads qu'il devient tout à fait usuel et que, avec ou sans épithète, il finit par faire tomber en désuétude les autres acceptions du mot. En même temps s'établit l'usage de désigner par Brahmà au masculin le Dieu personnel, première manifestation de l'Absolu, le Prajapati des anciens textes, le créateur et l'aieul (Pitamaha) des etres.

Mais cette science du vrai brahman n'est pas de celles qui peuvent s'enseigner avec des mots. Admettre la doctrine de l'identité, c'est déjà beaucoup sans doute, mais cen'est que le point de départ. D'abord on avait cru qu'il suffisait d'avoir la notion parfaite, la certitude entière et permanente de cette identité. Mais bientôt on exigea davantage. On prétendit que l'âme en éprouvât la perception immédiate, qu'elle se sentît en union avec l'Absolu. C'est ici que cette théosophie hautaine retombe lourdement, et qu'elle expie son dédain de toute pratique et de toute observance. Depuis longtemps on attribuait une clairvoyance particulière au rêve è et aux phénomènes extatiques. On y voyait un moyen de communiquer avec le monde invisible et avec la divinité; on en fit la vraie manière de philosopher, la voie du yoga et du salut. Il y a donc dans

<sup>1.</sup> Par exemple les sections I, V, VI de la Brihadâr. Up.; et I, II, III de la Chândog. Up.

<sup>2. 11, 2, 5.</sup> Cf. Bhagavad-Gîtâ, XVIII, 66.

<sup>3.</sup> Chândog. Up. VII, I; Muṇḍaka-Up., I, 1, 4-5. Cf. Bhagavad-Gitā, II, 45; IX, 21.

<sup>4.</sup> Ath. V, X, 7, 17, 24, 32; X, 8, 1; etc.

<sup>5.</sup> Déjà, dans le Rig-Veda, VIII, 47, 14.

les Upanishads, surtout dans celles qui sont moins anciennes, une théorie complète de l'extase et des moyens de la provoquer1; immobilité prolongée du corps, fixité hébétante du regard, répétition mentale de formules bizarres, méditations sur les mystères insondables contenus dans quelques monosyllabes tels que le fameux om, qui est le brahman même, suppression du souffle, toute une série d'exercices hypnotiques par lesquels on s'imaginait faire rentrer les esprits vitaux dans la pensée, la pensée dans l'àme, recueillir celle-ci tout entière dans le cerveau, puis la ramener dans le cœur où siège l'àtman suprême. Il est inutile d'insister davantage sur ces procédés, auxquels une physiologie étrange peut donner une certaine apparence de singularité, mais qui se retrouvent à peu près les mêmes dans le bagage de beaucoup d'autres sectes d'illuminés. Ils ontété recueillis et exposés ex professo dans le système qui porte plus particulièrement le nom de Yoga. Pratiqués consciencieusement, ils ne peuvent qu'aboutir à la folie et à l'idiotisme, et c'est en effet sous la figure d'un fou ou d'un idiot que dans les Puranas<sup>2</sup>, par exemple, on nous dépeint souvent le sage.

Nous n'avons pas à juger ici les spéculations des Upanishads, ni à insister plus longuement sur les conséquences inévitables de ce premier essai de la philosophie de l'absolu. Il n'est que trop visible combien cette doctrine est peu disposée à se mettre à l'école de l'expérience, combien elle porte à l'orgueil spirituel, ce péché de race qui frappa si vivement les Grecs quand ils entrèrent en rapport avec les brahmanes<sup>3</sup>; combien, même débarrassée de ses exagérations, elle tend à énerver la conscience, et quelle idée mélancolique en somme elle donne de la vie. On a souvent insisté sur ce dernier côté et on a cru saisir dans ces aspirations à un état qui pour nous ressemble si fort au néant, la plainte d'un peuple malheureux et las de vivre. Nous croyons, pour notre part, qu'il ne faut admettre cette explication qu'avec une extrême réserve, même

<sup>1.</sup> Kaṭha-Up. III, 13. Les deux premières sections de la Çvêtâçvatara Up. et la VI<sup>o</sup> de la Maitri-Up. (qualifiée, il est vrai, de khila, de supplément par le commentaire de Râmatirtha, p. 77, éd. de la Bibl. Ind.) sont consacrées à ces exercices. Dans la Garbha-Up., 4, le fœtus s'y apprête déjà dans le sein maternel.

<sup>2.</sup> Cf. la légende du roi Bharata, Vishnu-P., II, ch. xm, t. II, p. 316 de la traduction de H. H. Wilson, éd. Hall; et le « vœu de folie », l'unmattavrata, ibid., I, ch. rx, t. I, p. 135.

<sup>3.</sup> Cf. le récit de l'entrevue d'Onésicrite avec les brahmanes ap. Plutarch., Alexander, LXV; Strabo, XV, ch. LXIV, LXV: Megasthenis fragmenta, p. 140, 141, éd. Schwanbeck. Cf. la légende de Raikva, Chândog. Up., IV, 1 et 2.

pour le bouddhisme, qui cependant a été bien plus franchement pessimiste. Les prémisses une fois posées, la suite des déductions métaphysiques a quelque chose de fatal, et celles-ci devaient sortir. pour peu qu'on osât les y chercher, de données premières qui n'ont rien de commun avec le dégoût de la vie. Aussi ces doctrines nous paraissent-elles à l'origine respirer la hardiesse spéculative bien plus que la lassitude et la souffrance. Il n'en est pas moins vrai qu'elles sont loin d'être sereines et que, à la longue, malgré leur incontestable grandeur, elles ont exercé une action déprimante sur l'esprit hindou 1. Elles l'ont habitué à ne point connaître de milieu entre l'exaltation et la torpeur, et elles ont fini par imprimer à toutes ses productions un caractère uniforme, mélange d'ardeur inassouvie et de satiété. Car (et c'est là une dernière remarque qui doit être faite ici) ces doctrines ne se transmettront pas seulement dans l'école comme système philosophique, mais en elles trouveront désormais leur expression toutes les aspirations bonnes ou mauvaises du peuple hindou. A toutes les sectes elles fourniront une sorte de théologie supérieure. Les unes s'en inspireront comme d'un idéal, et il naîtra ainsi de loin en loin des œuvres d'une élévation et d'une délicatesse incomparables; les autres les abaisseront à leur niveau et les exploiteront comme un répertoire de lieux communs. Les moins religieuses leur emprunteront les dehors de la dévotion, les plus abjectes et les plus exécrables s'affubleront de leur mysticisme et se serviront de leurs formules. C'est en parlant du brahman et de la délivrance, que les alchimistes se feront une religion du grand œuvre, que les sectateurs de Kâlî immoleront leurs victimes, que certains civaïtes se livreront à leurs orgies. On a peine à comprendre ces chutes profondes à côté d'œuvres comme la Bhagavad-Gîtâ, le Kural et même certaines portions des Purânas, et nulle littérature ne démontre comme celle-ci la vanité du mysticisme et son impuissance à rien fonder de durable. Le nombre de fois que des esprits d'une trempe peu commune ont ainsi essayé de refaire l'œuvre des Upanishads, est vraiment prodigieux. La plupart de ces tentatives ne diffèrent entre elles que par des détails de faits, et nous n'aurons pas même à les énumérer. Leur histoire commune est un perpétuel et affligeant recommencement : au début, un effort vigoureux et de hautes visées suivis bientôt d'une

<sup>1.</sup> Cf. P. Regnaud, Le Pessimisme brahmanique, dans les Annales du Musée Guimet, vol. 1.

irrémédiable décadence; comme résultat final, une secte et une superstition de plus.

Aussi n'est-il pas étonnant qu'au cours de ces agitations stériles, le bon sens brutal ait eu parfois sa revanche et que, à tant de rèveries, il ait répondu par le scepticisme, par la moquerie et par la négation cynique. Déjà dans le Rig-Veda il est question de gens qui nient l'existence d'Indra 1. Dans les Brâhmanas on se demande parfois si réellement il y a une autre vie 2, et le vieil exégète Yâska, qu'on place d'ordinaire au cinquième siècle av. J.-C., est déjà obligé de réfuter l'opinion de maîtres bien plus anciens que lui et qui déclaraient le Veda un tissu de non-sens<sup>3</sup>. Ce scepticisme vulgaire, qui ne doit pas être confondu avec les négations spéculatives du Samkhya et du bouddhisme et dont l'allure frondeuse contraste si fortement avec l'esprit timoré des modernes Hindous, paraît avoir eu autrefois d'assez nombreux adeptes. Le terme le plus ancien par lequel on les trouve désignés est Nâstika (dérivé de na asti, non est) « ceux qui nient 4 ». Ils paraissent avoir formé des associations plus ou moins avouées sous la dénomination de Cârvakas (du nom d'un de leurs maîtres) et de Lokâyatas « les mondains ». Comme d'autres sectes, ils ont eu leurs Sûtras attribués, par dérision sans doute, à Brihaspati, le guru ou précepteur des dieux. Leur doctrine est représentée comme un scepticisme absolu, et leur morale, qui nous a été conservée dans quelques clokas ou distiques écrits avec beaucoup de verve et attribués au même Brihaspati, est un simple appel à la jouissance : « tant que va la vie, amuse-toi et fais bonne chère; une fois que le corps est réduit en cendres, il ne revivra plus 5. »

<sup>1.</sup> II, 12, 5; VIII, 100, 3, 4.

<sup>2.</sup> Taittir. Samh., VI, 1, 1, 1; Katha-Up. I, 1, 20.

<sup>3.</sup> Nirukta, I, 15-16.

<sup>4.</sup> Spécifiquement « qui nient la vie future ». Comparer l'éloquent passage dirigé contre eux, Bhagavad-Gitâ, XVI, 6 sq.; et J. Muir, Metrical Translations from Sanskrit Writers, p. 12-22, 1879.

<sup>5.</sup> Sâyana a consacré aux Cârvâkas le premier chapitre de son Sarvadarçanasaṃgraha: la plus grande partie de ce chapitre se trouve traduite par M. Cowell dans la nouvelle édition des Miscellaneous Essays de Colebrooke, t. I, p. 456. La « fausse science de Brihaspati » est dénoncée, Maitri Up., VII, 9. Les auteurs de la Kâçikâ Vritti, qui étaient probablement jainas, attribuent ce système mal conçu aux bouddhistes (Max Müller, dans l'Academy, 25 septembre 1880, p. 224). D'autre part, les bouddhistes en rapportent la paternité aux brahmanes (Milindapañho, p. 10).

## DÉCLIN

Les brahmanes porteurs du Veda et de la tradition. Formation d'une littérature prahmanique, orthodoxe et accessible à tout le monde: Itihâsa, Purâna. Codes de lois. Tendances monothéistes: Brahmâ. A partir surtout de l'époque de Çamkara, le Védantisme devient peu à peu la seule expression spéculative orthodoxe du brahmanisme. Modifications introduites dans le vieux culte: doctrine de l'ahimsâ et abolition du sacrifice animal. Disparition progressive des pratiques de l'ancien rituel. Décadence des études védiques: leur réveil, une œuvre de la science européenne.

La religion que nous venons d'exposer est proprement le brahmanisme, la religion des brahmanes. Bien différente de celles qu'il nous reste à examiner et dont les unes, le bouddhisme et le jainisme, ont rompu avec eux dès l'origine, dont les autres, les diverses formes du vishnouisme et du civaïsme, ont été adoptées par eux et se sont épanouies sous leur direction, mais ne leur ont jamais appartenu au point de ne pas pouvoir se passer de leur ministère, celle-ci est bien leur œuvre et leur propriété. Elle ne se serait pas faite sans eux, elle ne saurait exister sans eux et sans eux elle aurait disparu en nous laissant quelques souvenirs défigurés peut-être, mais sûrement pas un seul témoignage authentique. Et réciproquement c'a été le secret de la force et de la durée de leur caste si faible, si nulle comme organisation, d'avoir toujours eu conscience de sa mission de gardienne de la tradition. Malgré l'ardeur avec laquelle ils se sont jetés dans la théosophie et dans les dévotions sectaires, malgré le rôle prépondérant et quasi divin qu'ils ont su se ménager dans les religions nouvelles 1,

<sup>1.</sup> De Çatap. Br. II, 2, 2, 6 et Manu, XI, 86, rapprocher des passages tels que Bhâgavata-Pur. III, 16, 17. Un vers proverbial moderne dit: « Le monde entier dépend des dieux; les dieux dépendent des mantras ; les mantras dépendent des brahmanes ; les

ils n'ont jamais cessé de veiller sur ce vieux patrimoine. Il est probable que déjà plusieurs siècles avant notre ère beaucoup d'entre eux avaient adopté à côté de leurs doctrines propres des crovances d'origine différente, et nous aurons à signaler plus loin quelquesunes des formes religieuses nées de ces compromis. Dans les disciplines toutefois qui se rapportent à leurs usages traditionnels et à leur vieille littérature, ils sont en général restés fidèles aux données du passé, et cela non seulement parmi les mimamsistes qui étaient la tradition incarnée, mais même parmi les vedàntins, qui avaient infiniment plus d'affinités avec toutes les nouveautés. C'est le mème culte au fond qui se trouve décrit successivement dans les Brâhmanas, dans les Sùtras, dans les Pravogas et dans des traités encore plus modernes. Les Smritis, bien que diversement anciennes, n'ont la plupart rien de sectaire. Quand Patanjali, qui passe cependant pour l'auteur des Yogasûtras, le plus excentrique des systèmes de philosophie, défend au début de son Mahabhashya (deuxième siècle av. J.-C.) l'utilité des études grammaticales, il se place exactement sur le même terrain que le vieux Yâska, celui de l'exégèse védique 1. Çamkara au huitième siècle, Sàyana au quatorzième étaient des Vaishnavas et passent même pour avoir été des incarnations de Vishņu; il n'y paraît guère pourtant, quand ils commentent, l'un les Vedàntasûtras et les Upanishads, l'autre l'ensemble des quatre Vedas<sup>2</sup>. Dans les traités de philosophie, la polémique contre les doctrines des diverses sectes abonde, mais elle est strictement scolastique. Il n'y a pas jusqu'au grand retour

brahmanes sont mes dieux.» J.-A. Dubois, Maurs des peuples de l'Inde, t. I, p. 186, et O. Bohtlingk, Indische Sprüche, n° 7552, t. III, p. 607, 2° éd.

1. Mahâbhâshya, I, I, I, p. 1-5, éd. Kielhorn.

<sup>2.</sup> Le commentaire de Sâyana sur l'Atharva-Veda, dont l'existence tour à tour niée et affirmée était devenue plus que suspecte (Burnell, Vançabr., p. xxx; Haug dans la Zeitschr, der Deutsch, Morgent. Gesellsch., XVIII, p. 304; Max Müller, dans Academy, 31 janvier 1874), vient justement d'être découvert. Cf. les lettres de Shankar Pandurang Pandit, Max Müller et G. Buhler, dans l'Academy, 5 et 12 juin 1880. L'Atharva-Veda, qui est complètement ignoré aujourd'hui dans le Sud, le pays natal de Sâyaṇa, et qui, dès le dix-septième siècle, était considéré comme perdu (Burnell dans Indian Antiq.. VIII, 99, et Classified Index of the Tanjore Mss., I, 37), y était sans aucun doute favorablement connu avant, puisqu'il est employé dans l'Àpastamba Dharma-Sùtra, qui, très probablement, fut composé dans l'Inde du Sud. (G. Bühler, Sacred Laws of the Aryas, I, p. xxv et xxx.) Sur Sâyaṇa, cf. Burnell, spécialement Vamçabrahmaṇa, préface, p. v, ss. Il était le chef principal (jagadguru) des brahmanes Smârtas, et mourut en 1386 au monastère de Çringeri, dans le Mysore. Burnell a émis l'hypothèse, nullement improbable, que Sâyana et Mâdhava, qui passent pour frères et qui se partagent l'honneur d'avoir écrit la majeure partie de ces commentaires, sont en réalité un seul et mème personnage.

offensif contre le bouddhisme inauguré dans le Dékhan au septième et au huitième siècle par les écoles de Kumârila et de Çamkara 1, et où les passions sectaires eurent en réalité une part décisive, qui, dans les documents authentiques étudiés jusqu'ici, ne paraisse se réduire à de simples discussions entre métaphysiciens. A s'en tenir à cette littérature, on dirait que l'Inde brahmanique n'a jamais connu, à côté de son Veda, que des systèmes philosophiques, et on soupçonnerait à peine l'existence de ces puissants mouvements religieux qui nous sont révélés dans la poésie épique, dans la littérature profane et dans l'immense amas des écrits sectaires. Sans s'abstraire jamais des choses présentes et avec des moyens en somme très imparfaits, les brahmanes ont ainsi conservé pendant plus de vingt siècles encore leur vieil héritage avec une fidélité pour laquelle, non seulement la science moderne, mais l'Inde aussi leur doit quelque reconnaissance. Car, s'il y a eu quelque chose de salutaire dans le passé de ce peuple, au milieu de ce débordement de rêveries, c'est encore la continuité de la pure tradition brahmanique, malgré son esprit routinier et dédaigneux de l'expérience, son exclusivisme et son profond manque de charité. Aucun mouvement sectaire en somme n'a rien produit d'aussi solide que les vieilles Smritis, d'aussi indépendant et purement intellectuel que certains Sûtras philosophiques. Le vaidika, qui sait par cœur et enseigne à ses disciples un ou plusieurs Vedas qu'il comprend encore en partie du moins, est supérieur au guru sectaire avec ses mantras inintelligibles, ses amulettes et ses diagrammes; le vajñika, qui possède la science compliquée de l'ancien sacrifice, doit être mis au-dessus du desservant illettré d'un temple et d'une idole, et l'agnihotrin qui, tout en soignant ses affaires, entretient ses feux sacrés et se conforme avec sa femme et ses enfants aux prescriptions de son rituel héréditaire, est un être plus utile et plus moral que le fakir et même que le moine bouddhiste.

Nous n'essaierons pas de suivre le brahmanisme dans son déclin à travers la longue période où il n'a plus été qu'une des faces de ce Protée multiforme qui s'appelle l'hindouisme, et au cours de

<sup>1.</sup> Pour l'âge de Kumârila Bhaţţa, cf. Burnell, Sâmavidhânabrâhmaṇa, introd., p. vi. Çamkara Âcârya est généralement placé au huitième siècle; peut-être faudrait-il adopter plutôt le neuvième. La tradition la plus accréditée le fait naître le 10 du mois de Mâdhava (avril-mai) en l'an 788 de J.-C. Kern. ap. Ind. Studien, t. XIV, p. 353. D'autres traditions, il est vrai, le placent au deuxième et au cinquième siècle, Ind. Antiq., I, 361; VII, 282. L'auteur du Dabistân (II, 141), d'autre part, le fait descendre jusqu'au commencement du quatorzième.

laquelle il a fini par être si intimement mêlé aux religions sectaires, qu'on ne peut plus l'en séparer que par abstraction. Il reste toute-fois quelques points qu'il importe de relever.

Presque toute l'ancienne littérature religieuse était ésotérique ou avait fini par le devenir. Le Veda l'était plus ou moins de droit, puisqu'il ne pouvait être transmis que par un enseignement oral dont les femmes et les castes serviles étaient strictement exclues 1 et qui, en définitive, ne s'adressait qu'aux seuls brahmanes. Les livres accessoires l'étaient de fait2; car, ou bien ils supposent la connaissance du Veda, ou bien leur forme est telle qu'un initié seul pouvait les comprendre : nul profane n'eût été en état de lire par exemple un Sûtra. L'usage de l'écriture étant venu à se répandre, en présence peut-être aussi de ce qui se pratiquait dans les sectes, on s'appliqua, sans toucher à l'interdiction qui entourait le Veda, à reproduire sous une forme abordable les doctrines présentant un intérêt plus général. Nous croyons qu'il faut voir une première tentative de ce genre dans la plupart des Upanishads, notamment dans les petites, dont le caractère est particulièrement littéraire. D'autres monuments de cette littérature ont péri ou ne sont parvenus jusqu'à nous que remaniés de fond en comble : tels sont les vieux recueils épique et légendaire, l'ancien Itihâsa et l'ancien Purâna, si souvent mentionnés et dont certaines portions non sectaires du Mahâbhàrata peuvent donner peut-être quelque idée. Plus tard les nombreux Dharmaçastras ou Codes de lois, tels que ceux de Manu, de Yâjñavalkya et d'autres 3, furent rédigés dans le même

- 1. L'upanayana, la présentation de l'élève au maître, est réservé par toute la Smriti aux enfants màles des dvijas, c'est-à-dire des membres des trois castes supérieures qui n'ont pas perdu, par leur négligence, leur droit à l'initiation. Le cudra est formellement exclu, Âpastamba Dh. S., I, I, 5. A cet égard, point de doute. Il serait plus intéressant de savoir jusqu'à quel point les non-brahmanes faisaient usage de leur droit. Mais la Smriti ne concerne guère en réalité que les brahmanes, et ce qu'elle dit des autres castes est presque toujours sujet à caution. Selon toute probabilité, la communication du Veda se réduisait pour elles (et même pour beaucoup de brahmanes) à une simple formalité.
- 2. Ils affichent d'ailleurs eux-mêmes des prétentions à l'ésotérisme : cf. Nirukta, II, 3-4 (un passage que nous retrouvons dans Manu, II, 114, 115, 144, et Samhitopanishad, 62, III); Manu, I, 103; II, 16; XII, 117.
- 3. Pour différentes listes de Dharmaçâstras, cf. Stenzler, Zur Literatur der indischen Gesetzbücher, ap. Ind. Studien, t. I, p. 232. Ont été publiés à ce jour en éditions critiques facilement accessibles: Manu, ou Mânava-Dharmaçâstra, qui a été publié un grand nombre de fois, entre autres par G. Ch. Haughton, 1825, et A. Loiseleur Deslongchamps, 1830-1833) et reproduit en bien des langues, depuis la célèbre traduction de Sir William Jones, 1794. Yâjñavalkya, texte et traduction allemande par A. F. Stenzler, 1849. La Mitâksharâ, traité de jurisprudence, composé à la fin du onzième

but. Ce sont des compositions relativement modernes, dont bien peu remontent au delà de notre ère et dont quelques-unes descendent bien plus bas, mais qui sont très vieilles pour le fond. Il y eut ainsi une littérature purement brahmanique, sans aucun mélange sectaire, accessible à tout le monde, qui s'est continuée sans interruption jusqu'à nos jours. Et, comme cette littérature se produisait parfois sous les noms des plus révérés parmi les anciens sages, quelques-unes de ses œuvres ne tardèrent pas à éclipser les originaux scolastiques. Le code de Manu, par exemple, attribué à l'ancêtre et au législateur mythique de la race humaine, prit rang à la tête des Smritis et immédiatement après le Veda.

C'est dans ces livres que le rôle de Brahmâ (masculin), le créateur, le père des dieux et des hommes, est accentué le plus nettement, figure majestueuse mais un peu pâle, comme tous les produits de la spéculation, et peu faite pour disputer la suprématie à ses redoutables rivaux issus des croyances populaires. Étranger à l'ancien culte, bien que son prototype Prajâpati y eût une assez large part, il ne paraît pas avoir tenu plus de place dans les cultes nouveaux et, parmi les innombrables sanctuaires de l'Inde, on n'en connaît qu'un seul, celui de Pushkara près d'Ajmîr en Râjastan, qui lui soit exclusivement consacré de l'est également dans ces livres que la théorie des quatre âges du monde (Yuga) et du triomphe progressif du mal, ainsi que celle des créations et des destructions successives de l'univers se suivant à travers d'immenses périodes, est exposée pour la première fois d'une façon précise les doc-

siècle et plusieurs fois édité dans l'Inde, est basée sur le code de Yajñavalkya. Narada, traduction anglaise par J. Jolly, 1876. Une collection de vingt-six de ces textes a été réimprimée par Jivananda Vidyâsâgara sous le titre de Dharmaçâstrasamgraha, Calcutta, 1876. A ces publications on peut ajouter les compendiums ou digestes compilés par les paṇḍits: The Code of Gentoo Law, 1776 (compilé par ordre de Warren Hasting-, et traduit en anglais par Halhed, a été traduit en français et en allemand); et The Duyest of Hindu Law on Contracts and Successions par Jagannâtha Tarkapañcânana (traduit par Colebrooke, 1798, réimprimé en 1801 et en 1804). D'un caractère un peu différent, bien que dérivant de la même source, est le nouveau Digeste de Bombay, rédigé suivant les décisions des Çâstrins, ou juristes indigènes attachés aux cours de justice de la Présidence, par R. West et G. Buhler, 1867.

- 1. Le culte de Brahmà est cependant minutieusement décrit dans le Bhavishya-Purana, Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 30, 31.
- 2. Cf. R. Roth, Der Mythus von den fünf Menschengeschlechtern bei Hesiod und die indische Lehre von den vier Weltaltern, 1860. Cette théorie pessimiste est exprimée par l'allégorie de la Vache du Dharma, qui se tient sur quatre pieds dans le premier âge, sur trois dans le deuxième, sur deux dans le troisième, sur un seul dans l'âge actuel.

  La théorie développée des quatre âges contient des données numériques qui relè-

trines relatives à la vie d'outre-tombe, notamment celles qui ont rapport à l'enfer ou plutôt au purgatoire (car il n'y a pas de supplices éternels), prennent leur forme définitive. Nul effort n'est fait d'ailleurs pour relever les vieilles divinités des coups multiples qui leur ont été portés successivement par le ritualisme, par la théosophie et par les dévotions sectaires. Indra et ses pairs sont les dieux du culte : hors de la, ce sont des puissances très subordonnées, qui veillent comme gardiens sur les différentes régions du monde (lokapâla) et dont l'homme peut, par la science et par la pénitence, devenir l'égal sinon le supérieur 1.

Par leur tendance éclectique et monothéiste, ces livres contribuèrent à la formation d'une certaine orthodoxie dans le sein du brahmanisme. D'une part le Veda fut accepté plus que jamais comme une autorité absolue<sup>2</sup>, d'autant plus indiscutable en théorie

vent de l'astronomie, soit chaldéenne, soit grecque. Cf. Biot, Études sur l'astronomie indi. nne et chanoise, p. 30 ss.

1. Tout comme les anciens dieux gardent leur rang dans la partie rituelle de ces livres, ils le gardent souvent aussi dans les légendes de la poésie épique, des Purânas, même dans ceux dont le caractère sectaire est le plus prononcé. Cf. sur ce sujet les intéressantes monographies de A. Holtzmann: Agni nuch den Vorziellungen des Muhûbhárata, 1878; India rach den Vorstellungen des Mahábhárata, dans la Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesell., XXXII, p. 290; Die Apsaras nach dem Mahabharata, ibid., XXXIII, p. 631; Arjuna, ein Beitrag zur Reconstruction des Mahabharata, 1879. Mais dans tous ces ouvrages, les devas, pour ainsi dire, disparaissent dès que la question devient une question de spéculation, de cosmogonie. Suivant Manu, i's furent créés en meme temps que les hommes et les etres inférieurs, bieu après la création des principes étémentaires et des puissances démiurgiques, les Manus et les Prajapatis, personnages qui, pris séparément, appartiennent presque tous à l'ancienne littérature (étant pour la plupart des rishis védiques) mais qui sont nouveaux dans ce rôle et dans ce groupement, Manu, I, 5-8. Cette mythologie cosmogorique apparaît aussi dans l'épopée et dans tous les Puranas, avec un nombre infini de variations dans le détail, mais qui n'affectent pas le système, qui, au fond, reste le même. La principale différence est que, dans les Purànas, cette mythologie est subordonnée aux grandes divinités sectaires et surtout grossie dans des proportions énormes, tant pour la masse que pour l'exagiration des détails. Ainsi, pour les quatorze Manvantaras, ou règnes d'un Manu, comme tout change d'une de ces périodes à l'autre, les choses, les hommes et les dieux, on se fait un amusement de dresser de tout cela des inventaires complets pour chacun d'eux, non seulement pour ceux que l'on regarde comme passés, mais mème pour ceux qui sont encore à venir. Cf., par exemple, les premiers chapitres du livre VIII du Bhàgavata P. et le livre III du Vishņu Purāņa.

2. Ce n'est que dans cette période de déclin que l'on semble avoir eu la pensée de soumettre l'ensemble de la littérature védique, la Cruti et tout ce qui s'y rapporte, à une classification définie, et d'en dresser des inventaires systématiques. D'anciennes tentatives de ce genre sont le Prasthànabheda de Madhusùdana Sarasvati, et le Caranavyùha, un des paricishtas ou suppléments du Yajus Blanc, publiés successivement par le professeur Weber dans les Indische Studien, vol. I et II. Pourtant, malgré ces essais, cette littérature n'a jamais été tixée en un canon, dans le sens exact du mot, comme

qu'elle était peu gênante en pratique; d'autre part la reconnaissance d'un Dieu personnel et providentiel, dont les Brâhmanas et les Upanishads se passent parfois si aisément, devint peu à peu un dogme. Sous quelque nom qu'on l'invoquât et quelque explication métaphysique qu'on donnât de son être, il fallut confesser un İçvara, un Seigneur, et s'humilier devant lui. Le Sâmkhya, qui niait cette notion, fut déclaré impie. La Mimamsa, qui l'ignorait, fut tenue elle-même pour suspecte 1, malgré son rigorisme traditionaliste, et elle fut obligée de l'inscrire en tête de son credo. Le Vedânta seul, par ce privilège qu'ont toujours eu les systèmes idéalistes de concilier la dévotion avec une métaphysique qui semble devoir l'exclure, échappa parfois à la nécessité de reconnaître expressément un Dieu conscient et distinct du monde. Dans l'Atmabodha<sup>2</sup> (connaissance de l'âtman), attribué à Camkara, qui est cependant une œuvre de vulgarisation, il n'est question que du brahman neutre et impersonnel. Mais, pour peu que la pensée, se reposant de l'effort spéculatif, vienne à se servir de formules moins précises, le Vedânta subit à son tour la loi commune et parle le langage du déisme. Grâce à cette élasticité qui lui permettait de satisfaire tous les genres de piété, ce système finit par absorber tous les autres sur le terrain religieux. A partir surtout de la vigoureuse impulsion qu'il reçut de Çamkara, qui paraît avoir introduit le premier dans l'école une organisation cénobitique 3, il devint à peu près la seule expression spéculative du brahmanisme. Toute la littérature d'édification et de propagande s'en inspire et, de nos jours, la plupart des brahmanes lettrés, une minorité en somme, à quelque secte d'ailleurs qu'ils appartiennent, professent plus ou moins le védantisme 4.

celle des bouddhistes et des jainas, chacune des différentes familles de brahmanes ayant toujours adhéré de préférence à son Veda héréditaire.

- 1. Chez Varâha Mihira (sixième siècle) les mîmâmsistes sont assimilés aux bouddhistes. Ind. Studien, XIV, p. 353.
- 2. Traduit et commenté par F. Nève ap. Journal Asiatique, t. VII, 6 série. Cf. encore F. H. H. Windischmann, Sancara, sive de Theologumenis Vedanticorum, 1833.
- 3. Cf. Burnell, Vamçabrāhmaṇa, Introd., p. xiii. Ces cénobites différaient considérablement des anciens Hylobioi. Ils vivaient ensemble dans des mațhas ou monastères, les sexes étant toujours séparés et voués au célibat. Ils formaient des ordres religieux réguliers, semblables à ceux du bouddhisme; et dans les différentes religions sectaires, où ils ont spécialement fleuri, ils formèrent une sorte de clergé inconnu du vieux brahmanisme. Les brahmanes, on ne peut trop le redire, étaient des groupes héréditaires d'individus sacrés, mais ils ne formaient pas un clergé.
- 4. Comparer, pour le dix-septième siècle, le témoignage de l'auteur du Dabistân, II, p. 103.

Il serait intéressant de se rendre compte de ce que devient pendant la même période le culte du brahmanisme, et de le suivre dans sa disparition graduelle. Mais sur ce point les renseignements exacts font défaut. Une chose paraît certaine, c'est qu'il ne se confondit jamais avec le culte sectaire. Non seulement les écrits orthodoxes, tels que Manu, défendent aux brahmanes de desservir les temples et les idoles, et d'officier aux cérémonies populaires, mais des livres aussi décidément sectaires que les poèmes épiques et même que certains Purânas (Mârkandeya P., Vishnu-P., Bhâgavata-P.), ne mentionnent guère que les anciennes cérémonies. Ce n'est que dans les Tantras, dans les Purânas qui s'en rapprochent, dans quelques Upanishads, dans des manuels et dans des compilations techniques, c'est-à-dire dans des écrits d'une affectation très spéciale, qu'on trouve des indications précises sur le rituel sectaire. Il semble qu'aux yeux des brahmanes même le plus pro fondément engagés dans les religions nouvelles, le culte de ces religions soit resté une dévotion, un tribut d'hommages, une pûjà, radicalement différente du yajña, du sacrifice traditionnel. Les doctrines se mêlèrent, les rites restèrent distincts. Des anciennes pratiques, ce furent naturellement celles du rituel domestique qui à la fois persistèrent le mieux et varièrent le plus. Nous rappellerons seulement la plus importante de ces innovations, l'odieuse coutume de l'anumarana, qui fit une loi à la veuve de se brûler avec le corps de son époux 1. Quant au grand culte brahmanique, qui était garanti par une tradition plus savante, il était moins menacé par le changement que par la désuétude. Ce culte était extrêmement compliqué et onéreux, et déjà dans les Brâhmanas il avait fallu en venir à des accommodements 2. Sans toucher à l'ancienne théorie, on s'arrangea de façon à rendre la pratique plus aisée. C'est une règle générale que plus un traité rituel est moderne, plus il est circonstancié et exigeant, mais plus aussi il multiplie les dispenses et les moyens de se mettre en règle à peu de frais. Toute une classe d'écrits, les Vidhanas, dont les origines sont d'ailleurs fort anciennes, n'ont pas d'autre objet que d'enseigner une sorte de culte au rabais, procurant les mêmes fruits que les

<sup>1.</sup> L'endroit où une sati s'est ainsi dévouée, est marqué quelquefois par un cippe portant gravées à la partie supérieure deux empreintes de pieds, une grande et une petite, l'une à la suite de l'autre et dirigées dans le même sens.

<sup>2.</sup> Cf. par exemple Taittir. Samh., 1, 6, 9, où les fruits des grands somayagas sont attribués aux ishțis de l'espèce la plus simple.

grands sacrifices. Les immolations qui étaient peu conciliables avec le précepte de l'ahimsà, du respect de tout ce qui a vie, conséquence de la doctrine de la métempsycose et aussi des idées plus douces répandues par le bouddhisme, furent abolies peu à peu, et la libération de la victime, ou la substitution en son lieu et place d'une figure faite de pâte de farine, qui étaient de tolérance, finirent par être de précepte. Le dâna, la libéralité envers les brahmanes sous forme, soit de donations en terres?, soit de présents de toute sorte (une de ces offrandes consistait à donner son propre poids d'or ou d'argent.), devint peu à peu la plus méritoire des œuvres pies, d'une efficacité bien supérieure à celle du sacrifice. En même temps le brahmanisme admit un grand nombre de pratiques telles que pèlerinages, ablutions dans le Gange, etc., dont les anciens livres ne savent rien et qui dans Manu encore ne sont

- 1. Deux Vidhânas ont été publiés jusqu'ici : celui du Sama-Veda par M. Burnell, *The Sâmavidhânabrâhmaṇa*, 1873, et celui du Rig-Veda par M. R. Meyer: *Rigvidhânam*, Berolini, 1888.
- 2. Il nous est parvenu un nombre considérable et chaque jour grandissant de ces actes de donations gravés sur des feuilles de cuivre et octroyés par des rois, des ministres d'État, des princes vassaux. La majeure partie des anciennes inscriptions consiste en documents de cette sorte, et c'est grâce à eux que nous pouvons construire fragment par fragment l'instoire positive de l'Inde La plupart de ces dons sont faits à des brahmanes; un petit nombre seulement à des laics.
- 3. Cette sorte de don s'appetait tulă « balance ». Dans une inscription du douzième siècle, il est dit d'un roi de Canoje qu'il célébra cent fois le rite tulà. Ràjendralâla Mitra: Notes on two copperplate-gra ets of Govindara ulra of Kanaaj, ap. Journ. As. Soc. of Bengal, t. LXII. Cf. aussi la Vrihat-Parâçarasmriti dans le Dharmaçâstrasamgraha, vol. 11, p. 232, éd. de 1876.
- 4. Une littérature considérable se rapporte au dâna. Le petit texte intitulé Brihaspatismriti (publié dans le Dharmiçàstras ungcaha, I, p. 614 sq.) et tout le livre VIII de la Vrihat-Parâçarasmṛiti (ibid., 11, p. 215 sq.) en traitent exclusivement. C'est égidement le sujet d'une grande partie du Bhavishyottara Purâna (Aufrecht, Oxford Catalogue, p 35), et de toute la seconde section ou Dânakhanda de l'Encyclopédie de Hemàdri, le Caturvarg contâmam streizième siècle, en cours de publication dans la Bibliotheca Indica). Le rite tula est décrit dans le 150° chapitre du Purâna et dans le 6º du Dânakhanda. Il est juste, pourtant, de remarquer qu'à travers toute la littérature on trouve une double doctrine à ce sujet. D'une part l'excellence du dâna est exaltée, et le pratigraha, le droit de le recevoir, est un des plus précieux privilèges des brahmanes, et d'autre part, ceux qui accceptent des dons, spécialement des mains d'un roi, sont blâmés. Cf. A. Weber dans les Ind. Stud., X, p. 55 sq. Des contradictions exactement semblables se rencontrent par rapport à la situation de purchita, de chapelain domestique d'un prince ou d'un grand seigneur, un rang qui est parfois exalté au-dessus de tout autre, et représenté par ailleurs comme peu honorable. A. Weber, ibid., p. 99 sq. J. Muir, Sanskrit Texts, I, pp. 128 et 507, 2 éd.; et Ind. Antiq., VI, p. 251 sq. Le brahmane ne doit pas gagner sa vie par l'autel comme par un commerce, il ne doit pas vendre ses services ou accepter la situation d'un domestique à gages. Il y a dans tout cela un conflit entre l'idéal et la fierté de l'ascétisme et

pas tenues en grande estime 1. Sur tous ces changements, la littérature nous renseigne suffisamment. Ce qu'elle ne dit pas, c'est la place que ce culte tenait encore dans la réalité. Par les monnaies et par les inscriptions nous savons que les grands sacrifices tels que l'açvamedha, le vàjapeya, le paundarika, etc., n'ont pas cessé d'être célébrés durant le haut moyen âge?. Puis, à partir du huitième siècle, ces témoignages deviennent excessivement rares, et il n'est plus question que d'une façon générale de secours fournis aux brahmanes pour l'accomplissement des rites 3. La conquête musulmane qui s'étendit d'une façon permanente sur une grande partie du territoire, dut activer la décadence, en tarissant en de vastes provinces la source des libéralités princières, et il est probable que c'est à cette époque qu'il faut placer la disparition de textes rituels importants qui existaient encore au moyen âge, et qui se sont perdus depuis 4. Les somayagas, qu'on sait avoir été célébrés dans notre siècle, peuvent se compter sur les doigts5. Les brahmanes agnihotrins, qui entretiennent les trois feux sacrés, ne sont plus qu'un petit nombre, et l'ancien noviciat, le brahmacarya, par lequel s'acquiert la connaissance des textes et des rites, ne fait plus guère de recrues6. Le profit est ailleurs, à l'étude de la logique, du droit, de la grammaire<sup>7</sup>, et encore ces connaissances,

le désir de pouvoir temporel, deux passions également chères à la caste brahmanique.

- 1. Manu, VIII, 92.
- 2. Monnaies et inscriptions des Guptas; inscriptions d'Ajanță; des Pallavas, et des anciens Câlukyas et Kadambas du Dékhan. Dans les inscriptions du Gujarât (dynastie de Baroch Câlukyas de Valabhi, des cinquième et sixième siècles), au contraire, des cérémonies de rituel domestique sont seules spécifiées. Journ. of the Roy. As. Soc., I, nouvelle série, pp. 269, 276; Ind. Antiq., VII, pp. 70, 72, VIII, p. 303; Journ. of the Roy. As. Soc., Bombay. XI, 344, 345. Le principal document, la grande inscription de Nânâghât, est encore inédit. Cf. Journ. of the Roy. As. Soc., Bombay, XII, 405.
- 3. Dans les inscriptions expressément sectaires, le don est fait directement au dieu, c'est-à-dire au sanctuaire.
- 4. Cette désertion graduelle est perceptible dans le dernier grand effort de l'ancienne théologie, dans les Commentaires de Sâyana. C'est une de ces œuvres savamment compilées qui n'ont pas de racine dans la vie actuelle, résument le passé et n'ont pas d'avenir.
- 5. Le dernier, qui fut célébré à Pouna, dans le pays Marhatte, ent lieu à une date déjà lointaine, 1851; il dura six jours. Haug dans la Zeitschr. d. D. Morgenl, Gesell., XVI, p. 273.
- 6. L'upanayana, le don du cordon sacré, la communication de la Sâvitrî, etc., étant des sacrements, s'accomplissent encore, surtout pour les brahmanes; mais toutes ces cérémonies, que les Smritis répartissent sur une durée moyenne de douze ans, ne prennent plus d'ordinaire que quelques jours.
- 7. Dans une curieuse liste des membres d'une réunion littéraire tenue au douzième siècle au Cachemir, sur trente pandits présents, il n'y a que quatre Vaidikas, G. Buhler, ap. Journ. of the Roy. Asiat. Soc. Bombay, t. XII, extra number, p. 50.

la jeunesse va-t-elle les chercher dans les collèges organisés à la facon anglaise, plutôt que dans les tols ou mathas brahmaniques. En 1829, Wilson comptait encore vingt-cing de ces institutions avec six cents élèves à Nadivâ, le principal siège de la science indigène au Bengale. Moins de quarante ans après, ce nombre était réduit à la moitié, et celui des élèves au quart 1. Et comme il en est au Bengale, il en est à peu près partout, dans l'extrême Sud, dans les pays marhattes et même à Bénarès. Sur le terrain religieux, l'intérêt est aux œuvres modernes du védantisme sectaire. L'ancienne théologie ne répondant plus à une foi et avant cessé d'être une profession lucrative, est en train de disparaître. On ne fait plus guère de copies des vieux livres à mesure que les anciennes se détruisent et, bien qu'il y ait encore dans l'Inde bien des milliers de brahmanes qui savent par cœur les principaux textes védiques, on peut dire que la science européenne est venue juste à temps pour recueillir cette antique succession au moment où elle allait tomber en déshérence. L'espèce de renaissance du védisme qui s'est manifestée dans ces derniers temps par des publications de textes et même par des tentatives d'un retour pratique à l'ancienne orthodoxie, patronnées par diverses Dharmasabhâs (associations pour le maintien de la Loi), n'est elle-même que le contre-coup de l'œuvre inaugurée, il y aura bientôt un siècle, par William Jones, et elle constitue un mouvement où, malgré certaines apparences, le goût de l'archéologie, l'esprit national et la politique même ont plus à voir en somme que la religion.

<sup>1.</sup> Hunter, A Statistical Account of Bengal, t. II, p. 109.

## III

## BOUDDHISME

Le bouddhisme est le rejeton le plus direct du vieux brahmanisme; en quel sens il en est aussi le plus ancien. Littérature du bouddhisme : le Tripitaka. Le Buddha, sa vie et sa mort : date du Nirvana. Difficulté de préciser la doctrine personnelle du maître : antithéologique et peu spéculatif, le bouddhisme primitif est athée et se renferme dans la question du salut. Les quatre nobles vérités, Les douze Nidànas ou conditions de l'existence. L'être existant est essentiellement périssable; les skandhas et le karman. Les renaissances. Le Nirvana est l'anéantissement absolu. Négations du bouddhisme : il aboutit au nihilisme dans l'école de Nâgârjuna Ses affinités avec le Sâmkhya et avec le Vedânta. - Progrès rapides du bouddhisme et causes qui les expliquent : la personnalité et la légende du Buddha; esprit de charité et de propagande; prédication; discipline des opinions et direction des consciences. Formation d'une mythologie bouddhique : les Buddhas et les Bodhisattvas. Organisation du bouddhisme ; institution du monachisme et d'un clergé : le samgha. Le bouddhisme et la caste ; richesse de l'ordre religieux et magnificence du culte, Les circonstances politiques favorables au bouddhisme : établissement des grandes monarchies; Açoka et les missions bouddhistes. Domination étrangère; esprit cosmopolite du bouddhisme. Décadence et extinction totale du bouddhisme dans l'Inde. A-t-il succombé à la persécution? Le fanatisme dans l'Inde. Kumàrila. Camkara. Les vraies causes de la ruine du bouddhisme ont été ses vices internes qui le laissent désarmé à la merci des religions sectaires.

En passant aux religions plus jeunes qui se sont développées à la suite du brahmanisme, la première qui s'offre à nous est le bouddhisme: non pas qu'il soit démontré que c'est la plus ancienne, mais parce que, avant toute autre, elle est arrivée à une existence distincte et qu'elle est en quelque sorte le rejeton direct de la vieille souche, tandis que ses rivales s'y sont greffées plutôt comme des plantes parasites. — Le bouddhisme présente en effet un double caractère. D'une part c'est bien un fait hindou, un produit pour ainsi dire naturel de l'âge et du milieu qui l'ont vu naître. Si on essaie de reconstituer sa doctrine et son histoire primitives, on arrive à quelque chose de si semblable à ce qui nous est offert dans

les plus anciennes Upanishads et dans les légendes brahmaniques, qu'il n'est pas toujours facile de déterminer quels traits lui appartiennent en propre. D'autre part il s'affirme dès l'origine comme une religion indépendante, où souffle un esprit nouveau et à qui la puissante personnalité de son fondateur a imprimé une marque indélébile. En ce sens, le bouddhisme est l'œuvre du Buddha. comme le christianisme est l'œuvre de Jésus et l'islam celle de Mahomet. Dès la mort du Maître, on se sent en présence d'un corps de doctrines et d'une institution ayant leur vie propre et dont l'histoire ne touche plus que par des rapports indirects et tout externes à celle des religions contemporaines. Cette histoire, nous n'entreprendrons pas de la faire ici. C'est à peine si nous effleurerons les questions que soulèvent les sources de l'histoire du bouddhisme, ses diverses traditions si divergentes entre elles, sa double littérature d'abord conservée en sanscrit dans le Nord (livres du Népal). en pâli dans le Sud (Tipițaka et Chroniques de Ceylan), et plus tard reproduite plus ou moins fidèlement dans la plupart des langues de la haute et extrême Asie 1. Il ne sera pas davantage

1. La collection des livres sacrés du bouddhisme porte le nom de Tripițaka (en páli, Tipitaka), « les trois corbeilles » (expression qui semble présupposer l'existence de textes écrits, mais qui, suivant V. Trenckner, Páli Miscellany, part. I, p. 67. s'accorderait au contraire très bien avec la tradition bouddhique d'une longue transmission purement orale du canon) parce qu'elle est formée de trois collections moindres: celle du Vinaya, ou de la discipline, qui se rapporte spécialement au clergé; celle des Sûtras, ou sermons du Buddha, contenant l'exposé général de la doctrine; et celle de l'Abhidharma, ou de la métaphysique du système. Cette division est plus traditionnelle que logique et les définitions ne sont exactes que d'une façon assez générale, Pour les autres divisions cf. Burnouf, Introd. à l'Hist. du Buddh. Ind., p. 48 et les communications de R. Morris et Max Müller dans l'Academy des 27 et 28 août 1880. pp. 136 et 154. Ces ouvrages ont été conservés en deux rédactions relativement originales, mais ni l'une ni l'autre dans la langue primitive de l'Église, le dialecte magadhi. L'une est en pali; elle a cours à Ceylan et dans l'Inde transgangétique; l'autre est en sanscrit et fut découverte au Népal, il y a quelque cinquante ans, par B. H. Hodgson. L'étude comparative de ces deux rédactions a fait jusqu'ici peu de progrès et la question de leur autorité et de leur âge relatifs est loin d'être tranchée. En général, les probabilités sont en faveur de la rédaction pâlie, qui, en tous cas, a l'avantage d'être fixée définitivement depuis le cinquième siècle par les commentaires de Buddhaghosha, et qui semble avoir mieux gardé la différence entre les anciens ouvrages et les productions plus récentes; mais en opposition aux affirmations souvent tranchantes des savants pâlisants (cf., par exemple, Childers, Dictionary of the Pâli Language, p. x1), on considérera les objections et les réserves judicieuses exprimées par E. Senart (Notes sur quelques termes buddhiques, Journ. Asiat., 1876, VIII, p. 477 sq.), ainsi que les éléments d'ancienne poésie populaire signalés par le même savant (Essai sur la légende du Buddha, ibid., 1874, III, pp. 363, 409 sq.), et par H. Kern (Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, p. 23 sq.), dans les gâthâs des Sûtras développés du Nord, c'est-à-dire dans ce que, depuis Burnouf, on a pris l'habitude de regarder

question, si ce n'est en passant, de la biographie de son fondateur, de ses divers systèmes de métaphysique, de sa morale et de son organisation ecclésiastique, de sa discipline et de son culte, de sa mythologie et de son hagiographie, de ses écoles, de ses hérésies, de ses conciles, de son influence probable ou possible sur d'autres croyances telles que le manichéisme et diverses sectes chrétiennes. En un mot, nous ne toucherons à ses doctrines et à son histoire qu'autant qu'il sera nécessaire pour expliquer sa fortune et pour marquer la place qui lui revient dans le développement religieux de l'Inde 1.

comme la partie la plus moderne de la collection sanscrite et de la littérature canonique en général. Les deux rédactions ont été traduites en un certain nombre de langues étrangères, et d'après elles, selon qu'ils ont adopté l'une ou l'autre et qu'ils regardent le sanscrit ou le pâli comme la langue sacrée, les bouddhistes sont répartis en bouddhistes du Nord et bouddhistes du Sud. Au bouddhisme du Sud appartiennent Ceylan, la Birmanie, le Pégou, le Siam, tandis que le Népal, le Tibet, la Chine, le Japon, l'Annam, le Cambodge, Java et Sumatra sont ou étaient attachés au bouddhisme du Nord. On trouvera des analyses de cette littérature, pour le Tipițaka pâli, dans Spence Hardy, Eastern Monachism, p. 166 sq.; dans le Puli Dictionary de Childers, p. 506, et dans Buddhism de Rhys Davids, p. 18 sq.; pour la collection népalaise, dans les Memoirs of B. H. Hodgson (Asiatic Researches, XVI; Trans. of the Roy. As. Soc., II; Journ. of the As. Soc. of Bengal, V et VI; réimprimés dans la collection de ses Essays, 1874, nos 1, 2, 3 et 8), et spécialement dans l'Introduction à l'Histoire du Bouddhisme Indien de Burnouf, qui est entièrement consacrée à la collection du Népal. Cf. aussi E. B. Cowell et T. Eggeling, Catalogue of Buddhist Sanskrit Manuscripts (Hodgson Collection), dans le Journ. of the Roy. As. Soc., new series, VIII. Pour la collection tibétaine, cf. les Analyses de Csoma de Korös dans le Journ. of the As. Soc. of Bengal, I, et les Assatic Researches, XX. Pour la collection chinoise, cf. S. Beal, The Buddhist Tripiṭaka as it is known in China and Japan, a Catalogue and compendious Report published for the India Office, 1876. Les informations recueillies par W. Wassiljew, Der Buddhismus (cf., en particulier, pp. 87 sq., et 157 sq.), se rapportent à la fois aux collections chinoise et tibétaine.

De l'Abhidharma nous ne posssédons jusqu'à présent que des extraits et des fragments. Pour les Sûtras, qui sont mieux connus, cf. infra. Il n'y a que le Vinaya que l'on ait entrepris jusqu'à maintenant de publier entièrement; le premier volume, le tiers de l'ensemble, vient de paraître avec une savante préface: H. Oldenberg, The Vinaya Piţakam, one of the Principal Buddhist Holy Scriptures, in the Pâli Language, vol. 1, The Mahávagga, 1879. — Le second volume contenant le Cullavagga a paru depuis, 1880.

1. Ouvrages généraux sur le bouddhisme: — Précédée par les travaux d'Abel Rémusat et de J. J. Schmidt sur les religions et les littératures de la haute et extrème Asie, de Csoma de Körös sur le bouddhisme tibétain, l'étude directe du bouddhisme indien commence avec la découverte et l'étude des livres bouddhiques du Népal par B. H. Hodgson, 1828-1837. Ses Mémoires, réimprimés en 1874, Essays on the Languages, Literature and Religion of Nepâl and Tibet, furent suivis de près par les travaux de G. Turnour sur la littérature pâlie et les chroniques singhalaises: The Mahâvaṃso with Translation and an Introductory Essay on Pâli Buddhistical Literature, vol. I., 1837; et Journ. of the As. Soc. of Bengal, VII, 1838. Le premier ouvrage, qui contient la partie an-

The second second

On n'a que des données légendaires profondément pénétrées d'éléments mythiques sur la vie de l'homme remarquable qui, vers la fin du sixième siècle avant notre ère, posa les bases d'un système religieux qui constitue aujourd'hui encore, sous une forme plus ou moins altérée, la foi de plus d'un tiers des habitants du globe 1. Il appartenait à la famille des Gautamas qui était, dit-on, la branche royale des Çâkyas, un clan rajpoute établi en ce temps sur les bords d'un petit affluent du Gogra, la Rohinì, à quelque deux cents kilomètres au nord de Bénarès. A vingt-neuf ans, il quitta ses parents, sa jeune femme et le fils unique qui venait de lui naître, et se fit sannyâsin. Après sept ans de méditations et de luttes avec lui-même, il se déclara en possession de la

cienne, les trente-trois premiers chapitres du Mahàvamsa ou la « Grande Chronique » de Ceylan n'a pas été continué, mais une rédaction, un peu antérieure, des mêmes matériaux, le Dipavamsa, « La Chronique de l'Île », vient d'être publiée, texte et traduction anglaise, par H. Oldenberg, The Dipavamsa, an Ancient Buddhist Historical Record, 1879. Ces deux ouvrages, qui donnent les origines du bouddhisme et les Annales singhalaises, jusqu'à la fin du troisième siècle ap. J.-C., furent probablement compilés vers le quatrième ou le cinquième siècle d'après des documents conservés dans les monastères de Ceylan; ce sont les plus anciens livres d'histoire que l'Inde nous ait laissés. E. Burnouf inaugure une ère nouvelle de ces études par la publication de son Introduction à l'histoire du Buddhisme indien, 1844 (réimprimée en 1876) et du Lotus de la Bonne Loi, traduit du sanscrit, accompagné de vingt et un mémoires relatifs au bouddhisme, 1852. Puis viennent par ordre chronologique: - R. Spence Hardy, Eastern Monachism, an Account of the Origin, Laws, Discipline and Sacred Writings... of the Order of Mendicants founded by Gotama Budha, compiled from singhalese MSS., 1853, réimprimé 1860. — Du mème, A Manual of Budhism in its Modern Development, translated from singhalese MSS., 1853, réimprimé en 1860 et encore en 1880. — C. F. Köppen, Die Religion des Buddha, 2 vol., 1857-1859. — W. Wassiljew, Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und Literatur, 1101 Theil (seul paru), traduit du russe, 1860; une traduction française par La Comme, 1865; très important pour le bouddhisme indien, bien que tiré uniquement des sources tibétaines et chinoises. - A. Schiefner, Taranatha's Geschichte des Buddhismus in Indien, aus dem Tibetischen úbersetzt, 1869; l'auteur écrivait au commencement du dix-septième siècle. — A ces ouvrages il faut ajouter R. C. Childers, A Dictionary of the Pali Language, 1875, dont quelques articles sont de véritables monographies, et qui fournit sur une infinité de points des renseignements précieux empruntés à des ouvrages souvent peu accessibles. - Parmi les livres de vulgarisation, il convient de citer en première ligne J. Barthélemy Saint-Hilaire, Le Bouddha et sa religion, 2º éd., 1862. et surtout un petit volume récent (non daté, mais qui doit être de 1877) de T. W. Rhys Davids, Buddhism, being a Sketch of the Life and Teachings of Gautama, the Buddha, publié par la Society for Promoving christian knowledge. - Nous ne pouvons signaler ici que d'une façon toute générale les nombreux travaux de J. d'Aiwis, S. Beal, L. Feer, Ph. E. Foucaux, D. J. Gogerly, Max Müller, A. Schlefner, E. Schlagintweit, A. Weber, H. H. Wilson. - Chr. Lassen enfin, last not least, a aussi fait beaucoup pour ces études dans son grand ouvrage, Indische Alterthumskunde, 1847-1874.

1. Les données statistiques les plus récentes fournissent pour les populations bouddhistes un chiffre total de 470 millions. T. W. Rhys Davids, Buddhism, p. 5. vérité parfaite et prit le titre de Buddha, l'Éveillé, l'Illuminé. Pendant quarante-quatre autres années, il prêcha sa doctrine sur les deux rives du Gange, dans la province de Bénarès et dans le Bihâr, et entra dans le Nirvâṇa, à l'âge avancé de quatre-vingts ans <sup>1</sup>. La date de sa mort, qui est rapportée différemment par les diverses traditions bouddhiques, et par toutes d'une maniere inexacte, n'a été déterminée avec une certitude à peu près complète que dans ces derniers temps, grâce à trois nouvelles inscriptions de l'empereur Açoka <sup>2</sup>. Il résulte de ces textes que, dans la trente-sep-

- 1. Biographie du Buddha: Ph. E. Foucaux, Rgya-Tcher-Rol-Pa, ou développement des jeux; histoire du Bouddha Sakya-Mouni, publié et traduit du tibétain, 1847-1860, 2 vol. in-4°. C'est la version tibétaine du suivant: — The Lalitavistara, or Memoirs of the Early Life of Çakya Sinha, ed. by Rajendralâla Mitra, Calcutta, 1853-1877 (Biblioth. Indica). Ce texte, le seul des livres sanscrits du Népal édité jusqu'ici (nous n'avons qu'une traduction du Lotus de la Bonne Loi), conduit la vie du Buddha jusqu'au début de son apostolat. — Un autre de ces textes, consacré également à la légende du Buddha, le Mahavastu, va être bientôt publié par E. Senart. — S. Beal, The Romantic Legend of Såkya-Buddha, from the chinese, 1875; traduit d'une version chinoise de l'Abhinishkramaņasútra, ou récit de la vocation et de la retraite du Buddha. — A. Schiefner, Eine tibetische Lebensbeschreibung Çakyamuni's, 1849; l'original a été ecrit en 1734 Tous ces ouvrages appartiennent au bouddhisme septentrional; les suivants sont puisés aux sources du Sud: — R C. Childers, The Mahaparinibbana Sutta, Pâli Text and Commentary, ap. Journ. Roy. As. Soc., t. VII et VIII, new series. Contient le récit des derniers jours et de la mort du Buddha; la traduction, interrompue par la mort de l'auteur, n'a pas paru. — V. Fausböll, The Jâtaka together with its Commentary, vol. I, 1877; l'introduction du commentaire contient une biographie détaillée du Buddha, moins les dernières années. - P. Bigandet, vicaire apostolique d'Ava et Pegou: Life or Legend of Gaudama the Buddha of the Burmese, traduit du birman, Rangoon, 1858, 2º éd., 1866; une 3° édition est en préparation Une traduction française par V. Gauvain, 1878. — H. Alabaster, The Wheel of the Law, 1872, d'après les sources siamoises. — Enfin on ne saurait toucher à la vie du Buddha sans mentionner le beau livre de E. Senart, Essai sur la légende du Buddha, son caractère et ses origines, 1875 (paru d'abord dans le Journal Asiatique, 1873-1875); une nouvelle édition est en préparation. On peut être d'avis que l'auteur fait parfois la place un peu trop grande à l'explication mythique; mais, après ce livre, il ne saurait plus être question d'écrire la biographie du Buddha, comme eile est donnée, par exemple, dans l'ouvrage cité plus haut de M. Barthélemy Saint-Hilaire.
- 2. Ces célèbres inscriptions gravées sur rocs et sur piliers en différents lieux de l'Inde du Nord, de la vallée de Caboul à la péninsule du Gujarât, et des frontières du Népal à l'embouchure de la Mahânadî, dans l'Orissa, contiennent, sous forme d'édits ou de proclamations, des enseignements de morale et de religion que l'empereur Açoka adresse à ses sujets. Déchiffrées successivement par J. Prinsep, Norris et Dowson, et élucidées par les travaux de Burnouf, de Lassen, de Wilson, de Kern et de Bühler, elles ont été réunies et publiées de nouveau par le général A. Cunningham dans son Corpus Inscriptionum, et elles sont en ce moment même soumises à un nouvel et pénétrant examen par E. Senart dans le Journal Asiatique, 7° série, vol. XV, 287, 479; XVI, 215. Ce sont les plus anciens textes épigraphiques de l'Inde. Le fait que des noms de princes grecs contemporains d'Açoka y sont mentionnés, confirme, avec une certitude absolue, l'identité de Candragupta, le grand-père de ce prince, avec le Sandrocottus des

tième année du règne de ce prince, on comptait 257 ans depuis le départ du Maître, et cela dans le Magadha même, le pays d'origine du bouddhisme. Rapportée à notre chronologie, cette donnée fournit pour le Nirvâna une des années qui tombent entre 482 et 472 avant Jésus-Christ¹. C'est la première date que nous rencontrons dans l'histoire de l'Inde et, si on excepte celles qui en dépendent, les dix siècles qui vont suivre n'en fournissent pas, pris ensemble, une demi-douzaine de nouvelles.

Les doctrines du Buddha nous sont mieux connues que les détails de sa vie; mais il s'en faut de beaucoup qu'elles le soient d'une façon précise. Dans les documents où il y a en somme encore le plus de chance de retrouver l'écho de sa parole, dans les Suttas pâlis, ces souvenirs, à en juger par ce qui a été publié jusqu'ici<sup>2</sup>,

historiens classiques, identité qui constitue la donnée fondamentale de l'ancienne chronologie de l'Inde.

1. La question de la date du Nirvâna a été traitée principalement par Ch. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, p. 53, 2 éd.; — A. Cunningham, Bhilsa Topes, p. 74, 1852; Journ. As. Soc. of Bengal, 1854, p. 704; et Corpus Inscrip. Indic., p. 111 sq.; - Max Müller, Ancient Sanskrit Literature, p. 263; - N. L. Westergaard, Ueber Buddha's Todesjahr, traduction allemande, 1862.— H. Kern, Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, 1873; — T. W. Rhys Davids, On the Ancient Coins and Measures of Ceylon, 1877, p. 38 sq., dans la nouvelle édition des Numismata Orientalia de Marsden. Elle a été sinon tranchée, du moins amenée plus près de la solution définitive par la découverte, due au général A. Cunningham, des nouvelles inscriptions: G. Bühler, Three New Edicts of Açoka. ap. Ind. Antiq., VI, 149 et VII, 141; et A. Cunningham, Corpus Inscriptionum indicarum, t. I. pp. 20-23, pl. XIV. La discussion magistrale à laquelle ces textes ont été soumis par Bühler n'a sans doute pas écarté toute incertitude ; nous avons nous-même soulevé certaines objections dans notre article de la Revue Critique du 1<sup>er</sup> juin 1878 ; d'autres ont été présentées par Senart, Journal Asiatique, mai-juin 1879, p. 524; mais bien qu'absolument rejetées par Pischel, Academy, 11 août 1877, et par Rhys Davids, Ancient Coins and Measures of Ceylon, p. 57 sq. et malgré l'objection très grave soulevée par H. Oldenberg, The Vinaya Piţakam, I, p. xxxvIII, nous pensons que les conclusions de Bühler tiennent bon, que ces inscriptions émanent du roi Açoka, qu'elles comptent les années à partir du Nirvâna et qu'elles donnent, pour la mort du Buddha, la date qui était acceptée au troisième siècle avant Jésus-Christ dans le Magadha.

2. Fr. Spiegel, Anecdota Palica, 1845. — L. Feer, Études bouddhiques, ap. Journal Asiatique, 1866-1878. — R. C. Childers, The Khuddakapāṭha, pāli text with translation, ap. Journ. of the Roy. As. Soc., t. IV, new series. — Du même, The Mahāparinibbānasutta, ibid., t. VII et VIII. — P. Grimblot, Sept suttas pālis tirés du Dīgha-nikāya, 1876. — Coomara Svamy, Sutta Nipāta, or the Dialogues of Gotama Buddha, translated, 1874. — R. Pischel, The Assalāyanasuttam, édité et traduit, 1880. — E. Burnouf a traduit plusieurs suttas pālis dans le Lotus de la Bonne Loi. Des travaux presque introuvables de Gogerly sur cette partie des écritures bouddhiques, quelques-uns ont passé dans le livre posthume de P. Grimblot. — Pour le Dhammapada et le Jātaka, voir plus bas. — Un assez grand nombre de sûtras ont été en outre publiés ou traduits d'après les livres du Nord par E. Burnouf (dans l'Introduction à l'Hist. du B. I.), par S. Beal, par A. Schiefner, par L. Feer, etc. A ces publications ont été récemment ajoutés: Max Müller, On Sanskrit Texts discovered in Japan. — Cecil Bendall, The Megha Sûtra, Journ. of the

sont déjà si profondément altérés par les élucubrations d'une époque de formalisme et de scolastique (la langue de ces documents, le pâli, est plus jeune que les dialectes dans lesquels ont été rédigées, vers la fin du troisième siècle avant Jésus-Christ, les inscriptions d'Açoka), qu'en ce qui concerne la forme du moins, l'enseignement du Maître peut être considéré comme perdu<sup>1</sup>. Il y a

Roy. As. Soc., new series, XII, pp. 153 et 286, 1880. Des grands sûtras particuliers à cette littérature nous possédons le Lalitavistara en sanskrit (éd. Râjendralâla Mitra), en tibétain, et en français (éd. Foucaux), et le Lotus de la Bonne Lot en français (traduit par Burnouf). Une édition du Mahâvastu par Senart est sous presse.

1. Pour l'âge et l'origine du pâli, si controversés, cf. Westergaard, Ueber den ältesten Zeitraum der indischen Geschichte, p. 87, qui en voit l'origine au troisième siècle avant Jésus-Christ dans le dialecte d'Ujjayini; Kern, Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, p. 13 sq., qui le considère comme une langue artificielle, apparentée à la çauraseni des drames, et élaborée vers le commencement de l'ère chrétienne; Oldenberg, The Vinaya Pitakam, vol. I, p. xix sq., qui, d'autre part, croit y trouver un dialecte du Dékhan oriental. Il n'y a pas eu moins de discussions quant à l'origine et au développement du canon bouddhique. Les autorités du Nord et du Sud s'accordent à en rapporter la rédaction, ou du moins la composition (car certains témoignages font mention d'une transmission orale assez longue) à un premier concile qui se serait réuni à Rajagriha, immédiatement après la mort du Maître. Suivant les autorités du Sud, cette rédaction aurait été révisée et ramenée à sa pureté originelle par les docteurs du second concile (qu'ignore la tradition du Nord), tenu à Vaiçâlî cent ans après le Nirvâna, sous le premier Açoka ou Kâlâçoka. Finalement, une dernière révision, avec en sus quelques additions, telles que le Kathâvatthu (Dîpavamsa, VII, 56), aurait été faite 118 ans plus tard par un troisième concile, réuni à Pâțaliputra, sous le grand Açoka, ou Dharmâçoka Priyadarçin. D'autre part, la tradition du Nord attribue la troisième rédaction à un concile tenu au Cachemir sous le roi touranien Kanishka vers le commencement de l'ère chrétienne. Ces faits ont été diversement interprétés par la critique. Lassen admet que nous possédons des documents contemporains du premier concile, mais que le canon sanscrit ne fut fixé définitivement que par le concile du Cachemir (Ind. Alterth., II, pp. 86 et 856 sq., 2° éd.) ce qui est aussi l'opinion de Burnouf Introd. à l'Hist. du Buddh. Ind., p. 579). Un examen complet de la collection chinoise permettra peut-être de serrer la question de plus près. Senart pense que le concile de Pâțaliputra fut le premier à essayer de fixer le dogme et le canon (Essai sur la Légende du Buddha, p. 514, sq.). Kern est d'avis que nous devons nous contenter d'affirmer que le canon pâli, tel à peu près que nous l'avons, doit avoir existé à Ceylan quelque temps avant la rédaction des commentaires de Buddhaghosha, au cinquième siècle (Over d. Jaartelling, p. 25). Le plus récent essai de solution, celui qui en même temps vise à la plus grande précision, est celui d'Oldenberg. Il pense que pendant le premier siècle, le bouddhisme n'avait que deux sortes d'écritures, le Vinaya et le Dharma, la discipline et la doctrine; la rédaction de la plus grande partie du Vinaya et l'origine du Sùtrapițaka seraient antérieures au concile de Vaiçâlî; l'achèvement du Vinaya, le développement de la collection des Sûtras, et le commencement de celle de l'Abhidharma tomberaient dans la période qui sépare ce concile du suivant; le reste de la littérature serait postérieur au règne d'Açoka (Vinaya Piṭakaṃ, I, p. x sq.). Il est impossible d'être précis en un sujet si obscur et de toutes les propositions d'Oldenberg, la plus certainement vraie semble être la dernière (cf. Jacobi, dans Zeitsch. d. D. Morgenl. Gesellsch., XXXIV, p. 184). Au temps d'Açoka, le bouddhisme avait une littérature, mais, à parler exactement, pas de canon; c'est un des étincelles dans cette littérature de moines, mais jamais de flamme, et ce n'est certainement pas avec ces étranges sermons que le « Lion des Çâkyas » a conquis les âmes. Le fond a sans doute bien mieux résisté que la forme. Mais, si on songe aux questions semblables que soulèvent les origines du christianisme, où la tradition a été cependant fixée incomparablement plus vite, on comprendra que, s'il est aisé de distinguer entre un bouddhisme primitif et les doctrines grossièrement altérées qui se sont fait jour plus tard, il convient d'user de quelques précautions en parlant du bouddhisme du Buddha lui-même. Ces réserves faites, nous allons indiquer, aussi brièvement que possible, les doctrines fondamentales de la religion établie par Gautama.

Les deux traits qui frappent d'abord dans le bouddhisme primitif et qui remontent certainement à l'enseignement du Maître, sont l'absence de tout élément théologique et une aversion marquée pour la spéculation pure. Le Buddha ne nie pas l'existence de certains êtres appelés Indra, Agni, Varuna; mais il estime qu'il ne leur doit rien et ne s'occupe pas d'eux. Il ne songe pas davantage à s'attaquer à la tradition révélée: il passe à côté d'elle. Le Veda, que son Église rejettera formellement un jour, se résumait encore à cette époque en pratiques, et Câkyamuni<sup>1</sup>, en embrassant la vie d'anachorète, a naturellement rompu avec les pratiques. Sa position par rapport à la religion positive n'est donc pas bien différente de celle de beaucoup de ses contemporains. Il paraît penser comme eux que c'est affaire aux brahmanes d'agir par les rites sur les puissances célestes et d'en obtenir des biens auxquels, pour son compte, il n'attache aucun prix. Son œuvre à lui est toute laïque et, comme il ne reconnaît pas un Dieu dont l'homme dépende, sa doctrine est absolument athée. Quant à sa métaphysique, elle est surtout négative. Il ne s'occupe pas de l'origine des choses : il les prend comme elles sont ou qu'elles lui paraissent être, et le problème auquel il revient sans cesse dans ses entretiens, n'est pas celui de l'être en soi, mais celui de l'existence. Plus encore que le Vedânta des Upanishads, sa doctrine se renferme dans la question du salut.

point qui, à notre avis, résulte forcément de l'inscription de Bairât-Babhra), à quelque suppositions qu'on ait recours pour identifier les écrits énumérés dans cette inscription avec des morceaux des collections que nous possédons actuellement. Pour ces identifications, cf. Burnouf, Lotus de la Bonne Loi, p. 710 sq.; Kern, Omer de Jaartelling, p. 39; Oldenberg, Vinaya Piṭakaṃ, I, p. xi.

<sup>1.</sup> Proprement « le Solitaire des Çâkyas ».

Le programme de cette doctrine est exposé dans les « Quatre nobles vérités »: 1º l'existence de la douleur; exister c'est souf-frir; 2º la cause de la douleur; cette cause est dans le désir, qui grandit par la satisfaction même; 3º la cessation de la douleur; cette cessation est possible, elle est obtenue par la suppression du désir; 4º la voie qui conduit à cette suppression; cette voie, qui comprend quatre étapes ou états successifs de perfection, c'est la connaissance et l'observation de la « bonne loi, » la pratique de la discipline du bouddhisme et de son admirable morale. Le terme en est le Nirvâṇa, l'extinction, la cessation de l'existence.

Les conditions de l'existence sont résumées dans la théorie des Nidanas ou des douze causes successives, dont chacune est censée être la conséquence de celle qui précède. Ce sont : 1º l'ignorance; 2º les prédispositions mentales qui déterminent nos actes, ou plus simplement l'action, le karman; 3º la conscience; 4º l'individualité; 5º la sensibilité; 6º le contact des sens avec les objets; 7º la sensation; 8º le désir ou la soif; 9º l'attachement à l'existence; 10º l'existence; 11º la naissance; 12º la vieillesse et la mort ou la souffrance 1. Ces termes, dont l'interprétation a du reste varié, répondent simplement à des faits, à des états, à des conditions de l'existence finie. Ils ne représentent pas, dans le bouddhisme primitif du moins, des substances, des entités. Le premier, par exemple, n'est pas, comme il est devenu plus tard, à la fois la noncognition et l'incognoscible, mais désigne simplement l'état d'ignorance, le fait de prendre pour réel ce qui ne l'est pas. Ils ne sont pas non plus toujours présentés dans le même ordre, et il est probable que cet ordre n'a pas toujours impliqué un enchaînement rigoureux et continu de cause à effet. Ainsi, il est visible que la série s'étend à plusieurs existences et que les mêmes faits y reviennent envisagés à un point de vue différent : l'activité, par exemple, ne doit pas être conçue comme précédant absolument l'existence, et il est non moins évident que la dixième et la douzième conditions sont au fond la même, et que 3, 7, 8, 9, ne font qu'analvser ce qui est déjà compris dans la deuxième.

Quant à l'être qui subit l'existence, il est un composé, une résultante des skandhas ou des « agrégats ». Ces agrégats qui, chez

<sup>1.</sup> Pour les douze nidânas, cf. E. Burnouf, Introduction à l'Histoire du Buddhisme indien, p. 491, et la notice de R. C. Childers dans la nouvelle édition des Miscellaneous Essays de Colebrooke, t. I, p. 453.

l'homme, sont au nombre de cinq 1 (il y en a moins pour les autres êtres), avec cent quatre-vingt-treize subdivisions, épuisent tous les éléments, propriétés et attributs matériels, intellectuels et moraux de l'individu. En dehors d'eux, il n'y a rien, ni principe fixe, ni âme, ni substance simple et permanente d'aucune sorte. Ils se forment pour constituer chaque être, se modifient sans cesse avec lui et se défont à sa mort : l'individu étant de part en part un composé de composés, périt tout entier. Seule, l'influence de son karman, de ses actes, lui survit, et par elle s'opère aussitôt la formation d'un nouveau groupe de skandhas, un nouvel individu surgit à l'existence dans quelque autre monde 2 et continue en quelque sorte le premier. Cette substitution a beau être si rapide que pratiquement on n'en tient pas compte, que le Buddha, par exemple, et les saints parvenus à l'omniscience sont représentés se souvenant et parlant de leurs existences antérieures comme s'ils étaient restés toujours eux-mêmes en passant de l'une à l'autre, il n'en est pas moins vrai que le bouddhiste, à proprement parler, ne renaît pas, mais qu'un autre, si je puis dire, renaît à sa place, et que c'est pour éviter à cet autre, qui ne sera que l'héritier de son karman, les douleurs de l'existence, qu'il aspire au Nirvâna. Telle est du moins la doctrine des livres pâlis, non seulement du petit nombre de ceux qu'on a publiés jusqu'ici, mais de toute la littérature orthodoxe du bouddhisme méridional, de l'avis des savants les plus autorisés qui ont pu l'étudier dans le pays même3. Cette doctrine était-elle déjà aussi nettement formulée dans l'enseignement du Maître? Il est permis d'en douter. D'une part, les livres sanscrits du Nord paraissent admettre quelque chose de permanent, un moi passant d'une existence à une autre 4; d'autre part, on ne s'expliquerait guère, ce semble, que le bouddhisme, non content de faire accepter le néant comme le souverain bien, eût dès l'origine rendu sa tâche plus difficile en faisant en définitive de la poursuite de ce bien un pur acte de charité. Mais, d'aucune

<sup>1.</sup> Ce sont: Růpa, la forme, les attributs matériels; Vedanâ, les sensations; Samjñâ, les notions, les idées abstraites; Samskâra, les facultés, les dispositions mentales; Vijñâna, la raison, le jugement. Cf. Burnouf, Introduction à l'Histoire du B. I., pp. 475, 511; Wassiljew, Buddhismus, p. 94; Rhys Davids, Buddhism, p. 90, et le Pali Dictionary de Childers, pp. 198, 405, 453, 457, 561, 562, 576.

<sup>2.</sup> Parmi ces mondes il y a les cieux et les enfers; les bouddhistes, aussi bien que les brahmanes et les Jainas, en admettent un grand nombre.

<sup>3.</sup> Spence Hardy, Gogerly, Bigandet, Childers, Rhys Davids.

<sup>4.</sup> E. Burnouf, Introduction, p. 507.

facon, ce moi vaguement entrevu et faiblement affirmé ne saurait être assimilé, par exemple, à l'âme simple et impérissable de la philosophie Sâmkhya; il n'est pas indépendant des skandhas, comme celle-ci l'est de leurs analogues, les principes issus du développement de la Prakriti. Il s'éteint, au contraire, quand les skandhas viennent à faire définitivement défaut. En effet, quelque difficulté qu'il v ait à dégager sur ce point la pensée exacte du fondateur de dessous le travail scolastique de plusieurs siècles, s'il est une conclusion qui s'impose comme ayant été celle du bouddhisme à tous les âges, qui découle de tout ce qu'il affirme et de tout ce qu'il ignore, c'est que la « Voie » conduit à l'extinction totale, et que la perfection consiste à ne plus être 1. En supprimant la première des douze causes, l'ignorance, on empêche toute production ultérieure de la suivante, du karman et de tout ce qui en dérive : au moment de la mort, il ne se reformera cette fois plus de nouveaux skandhas, et l'individu aura disparu tout entier et sans retour. Telle est la conclusion doctrinale, logique, qui n'est pas infirmée par le fait qu'elle ne se rencontre pas toujours exprimée en toute sa rigueur et que, dans la croyance ordinaire surtout, elle a subi toutes sortes d'atténuations. L'imagination même d'un Asiatique a de la peine à se fixer à l'idée de l'anéantissement. Ainsi, les pèlerins chinois Fa-Hian et Hiouen-Thsang, qui visitèrent l'Inde au cinquième et au septième siècle<sup>2</sup> et qui étaient des

<sup>1.</sup> La bibliographie des opinions émises sur le Nirvâna fournirait à elle seule la matière d'un long article. Comme c'est là la doctrine capitale du Bouddhisme, il en est question dans la plupart des ouvrages énumérés ci-dessus. En fait d'écrits spéciaux, nous citerons: Max Muller, On the original meaning of Nirvana, dans Buddhism and Buddhist Pilgrims, 1857. - Du même, Introduction à Buddhaghosha's Parables, 1869. - Barthélemy Saint-Hilaire, Sur le Nirvâna bouddhique, en tête de la 2º édition de Le Bouddha et sa religion, 1862. — R. C. Childers, article Nibbanam dans le Dictionary of the Pâli Language, p. 265. - J. d'Alwis, Buddhist Nirvana, Colombo, 1871. - Ph. E. Foucaux, Revue Bibliographique, 15 juin 1874. — Du même, Introduction à la traduction française de la Vie de Gaudama de Bigandet, p. v. 1878. - O. Frankfurter, Buddhist Nirvana, and the Noble Eightfold Path, Journ. of the Roy. As. Soc., vol. XII (new series), p 548 sq. D'après ces derniers textes (trois Suttas extraits du Samyuttanikâya) et quelques autres encore, il apparaît que le Nirvâna se dit aussi de l'état de calme parfait, où toute passion et tout mouvement d'égoisme sont éteints, et en ce sens, il est évident qu'il peut être atteint dans la vie présente. Mais il ne semble pas moins évident que dans ce sens le mot n'a qu'une valeur métaphorique, la condition du Nirvâna étant prise pour le Nirvâna lui-même. De tout ce que nous savons de l'ontologie bouddhique, l'état qui nous est décrit dans ces textes ne peut être que provisoire et doit avoir une fin.

<sup>2.</sup> Foe Koue Ki ou Relation des royaumes bouddhiques; Voyages dans la Tartarie, l'Afghanistan et l'Inde à la fin du 11º siècle pas Chi-Fa-Hian, trad. par A. Rémusat, revue

croyants orthodoxes au Nirvâṇa complet du Buddha, relatent pourtant de lui des miracles et même des apparitions, comme s'il n'avait pas cessé d'exister, et il est incontestable que, pour beaucoup de bouddhistes d'autrefois, le Nirvâṇa n'a été que ce qu'il est pour la plupart de ceux d'aujourd'hui, une sorte de repos éternel, de béatitude négative. Cela n'empêche pas que le bouddhisme ne soit, comme doctrine, la confession de l'absolue vanité de toutes choses et, en ce qui concerne l'individu, une aspiration au néant.

Cette vanité de toute existence n'aurait pas été affirmée tant de fois par le Buddha qu'elle ressortirait rien que de la théorie des Nidânas. La première des douze causes, l'ignorance, qui consiste à prendre pour réel ce qui ne l'est pas, implique évidemment la non-réalité du monde, non pas comme substance, la chose en soi étant en dehors des considérations du bouddhisme primitif, mais du monde tel qu'il nous apparaît. Les objets que nous percevons n'ont pas de réalité propre et, comme on vient de le voir, il en est rigoureusement de même, dans la doctrine des Suttas pâlis, du sujet qui les perçoit. Son individualité n'est qu'une forme, qu'une apparence vaine. Πάντα δεῖ, tout n'est qu'un flux d'agrégats qui se font et se défont sans cesse, un écoulement immense dont on ne cherche pas à savoir l'origine et auquel on ne peut échapper que par le Nirvâna. Une fois le système arrivé à ce point, il ne restait plus qu'une négation à formuler, mais celle-ci d'ordre purement ontologique, la négation de la substance même. Ce dernier pas fut franchi dans l'école fondée par Nagarjuna, un siècle environ avant notre ère, à une époque où la doctrine d'abord fort peu spéculative de Çâkyamuni avait donné naissance à un ensemble vaste et compliqué de conceptions métaphysiques 1. Dans cette école, dite

par Klaproth et Landresse, 1836. — S. Beal, The Travels of the Buddhist pilgrim Fah-Hian, translated with Notes and Prolegomena, 1869. — St. Julien, Voyages des pèlerins bouddhistes, t. I: Histoire de la vie de Hiouen-Thsang et de ses voyages dans l'Inde... trad. du chinois, 1853. T. Het III: Mémoires sur les contrées occidentales par Hiouen-Thsang, trad. du chinois, 1857-1859; publication capitale non seulement pour l'histoire du bouddhisme, mais pour celle de l'Inde ancienne en général. S. Beal prépare une traduction anglaise du récit de Hiouen-Thsang. L'ouvrage de C. J. Neumann, Pilgerfahrten Buddhistischer Priester von China nach Indien, aus dem Chinesischen übersetzt, 1×33, n'a pas dépassé le premier volume.

<sup>1.</sup> Pour les différentes écoles bouddhiques et leurs doctrines, cf., en particulier, W. Wassiljew, Der Buddhismus, passim.

A cette activité spéculative correspond un développement mythologique aussi important, qui est allé grandissant jusqu'à finir par faire du bouddhisme, en Chine et au

des Madhyamikas, le bouddhisme se résout en un pur nihilisme. Il est devenu ce que les brahmanes lui reprochent d'être, le « çûnyavâda », « la doctrine du vide ». Ce n'est plus là sans doute l'enseignement du Buddha, mais on ne saurait nier que ce n'en soit la continuation directe.

Si maintenant on compare cette doctrine avec les spéculations contemporaines de la philosophie brahmanique, on ne peut qu'être frappé de leur air de famille. L'athéisme, le dédain du culte et de la tradition, la conception d'une religion toute spirituelle, le mépris de l'existence finie, la croyance à la transmigration et la nécessité d'v échapper, la faible notion de la personnalité de l'homme, la distinction imparfaite ou plutôt la confusion des attributs matériels et des fonctions intellectuelles, l'affirmation d'une morale avant sa sanction en elle-même, sont autant de traits qui se retrouvent, diversement accentués, il est vrai, et dans le bouddhisme et dans les Upanishads. Si on va plus loin, si on prend les systèmes brahmaniques un à un, on trouve que c'est avec le Sâmkhya que la doctrine de Câkyamuni, à première vue, a le plus de ressemblance. Sur plusieurs points essentiels, les conclusions sont les mêmes, et les analogies deviennent surtout frappantes si on descend aux détails. Évidemment, les deux systèmes ont vécu côte à côte et se sont fait de mutuels emprunts. Nous doutons cependant que les véritables origines du bouddhisme soient à chercher de ce côté. Le Sàmkhya, tant sous la forme confusément matérialiste qu'il a dans les plus vieilles Upanishads, que sous la forme dualiste qu'il a revêtue plus tard, est un système solide, peu susceptible de développements et de modifications profondes. Il est surtout fort peu sentimental, et ce n'est pas de lui qu'a pu venir le pessi-

Japon, un des systèmes religieux les plus fantastiques et les plus grossièrement idolàtriques du monde. Des figures de ce panthéon, que la poésie ne semble avoir jamais illuminées d'un seul rayon, quelques-unes sont d'origine spéculative, comme l'Àdibuddha, le Buddha primordial et souverain, apparenté au brahman du Vedânta; d'autres, comme les myriades de Buddhas et de Bodnistitvas, ont été formées par la multiplication infinie de certains éléments du bouddhisme primitif; tandis que d'autres encore ont été empruntées au brahmanisme et aux religions sectaires, particulièrement au civaisme et aux cultes des divinités féminines. Ce bouddhisme compliqué ce désigné usuellement sous le nom de Mahdydna, « le Grand Véhicule », en contraste avec la doctrine plus sobre de l'âge primitif nommée Hinayana ou « le Petit Véhicule ». Il est spécialement représenté dans les grands Sútras particuliers à la littérature du Nord, dont la rédaction tardive ne peut être mise en question, bien qu'ils paraissent contenir, spécialement dans les parties versifiées, des éléments populaires de très haute antiquité.

misme dont sont empreintes toutes les conceptions du Buddha. D'autre part, on admettra difficilement que cette haine de l'existence ait été inspirée directement, comme le veut la légende, par le spectacle des misères de la vie. L'expérience apprend qu'il y a presque toujours un naufrage métaphysique à l'origine de ces grandes douleurs, et, de nos jours, c'est bien à la suite de l'écroulement de grands systèmes idéalistes que nous voyons des idées fort semblables se répandre parmi nous. Quand la spéculation, après avoir miné la notion du réel dans l'objet sensible, est obligée de s'avouer que l'objet transcendant se dérobe à son tour, il ne reste plus que l'alternative du scepticisme ou de la philosophie de la désespérance: on est cârvâka ou bouddhiste. C'est donc dans une doctrine idéaliste, dans le Vedânta primitif, mais dans un Vedânta qui a perdu la foi dans le brahman, que nous paraît devoir être cherché le point de départ des idées du Buddha. Il faut croire à l'Absolu pour ressentir aussi profondément l'inanité et l'imperfection des choses finies : il faut y avoir cru et avoir trouvé cette croyance vaine pour l'ignorer avec une aussi calme et inflexible résolution.

Deux siècles et demi après la mort du fondateur, le bouddhisme était devenu la religion officielle du plus puissant monarque de l'Inde, Acoka le Maurya, dont l'autorité directe s'étendait de la vallée du Caboul aux bouches du Gange et de l'Himàlaya jusqu'au sud des monts Vindhya, et déjà ses missionnaires pénétraient dans les pays marhattes et dravidiens, et prenaient pied à Ceylan. Ces progrès rapides, il ne les devait certainement ni à ses dogmes rien moins que séduisants et, au fond, peu originaux, ni même à la supériorité incontestable de sa morale, et, s'il n'avait pas eu d'autres moyens d'action, sa fortune serait un des problèmes les plus embarrassants de l'histoire. Mais, outre ses doctrines et ses préceptes, le bouddhisme avait pour lui ses institutions, son esprit de discipline et de propagande, tout un art nouveau de gagner et de gouverner les âmes: il avait surtout le Buddha lui-même et son souvenir resté vivant dans son Église. On ne saurait, en effet, faire la part trop grande, dans les conquêtes du bouddhisme, à la personnalité et à la légende de son fondateur. Le brahmanisme, où tout est impersonnel, où les sages les plus révérés n'ont laissé qu'un nom, n'a rien à opposer à la Vie du Buddha, si peu historique comme relation de faits, mais qui nous a certainement conservé la physionomie du Maître et l'impression ineffaçable gardée

de lui par ses disciples. Même rédigés en cet affreux style bouddhiste, le plus insupportable de tous les styles, ces récits forment une des histoires les plus touchantes que l'humanité ait imaginées, et c'est un fait bien connu que jusque dans notre Occident, où ils avaient pénétré par l'intermédiaire de copies grecques, ils ont fourni le sujet d'une légende populaire qui a été longtemps pour les nations chrétiennes un livre d'édification 1. En tous les cas, ils ont conquis plus d'âmes au bouddhisme que ses théories de l'existence et du Nirvâna. Méditer sur les perfections du Buddha, l'admirer, l'aimer, se dire et se sentir sauvé par lui étaient des sentiments nouveaux, inconnus du brahmanisme, et, par un contraste singulier, ce fut ainsi une religion sans Dieu, qui initia l'Inde aux joies intimes de la dévotion. Tant que le bouddhisme conserva le monopole de ces sentiments, il grandit : il sera menacé du jour où les religions néo-brahmaniques, particulièrement le vishnouisme, s'en prévaudront à leur tour et les retourneront contre

Pour mieux faire sentir ceci, il faudrait pouvoir nous arrêter à cette légende du Buddha; il faudrait mettre en lumière l'admirable figure qui s'en dégage, ce modèle accompli de calme et douce majesté, de tendresse infinie pour tout ce qui respire et de compassion pour tout ce qui souffre, de liberté morale parfaite et d'affranchissement de tout préjugé. L'idéal du brahmane, tout élevé qu'il est, est égoïste : c'est pour se sauver et pour se sauver seul, qu'il aspire à la perfection. C'est pour sauver les autres que celui qui devait être un jour Gautama, a dédaigné de marcher plus tôt dans la voie du Nirvâna et qu'il a choisi de devenir Buddha au prix d'innombrables existences supplémentaires 2. Le brahmane est arrivé, lui aussi, à professer en principe la bienveillance envers tous les êtres; mais parmi ses propres semblables, il en est beaucoup qu'il repousse avec horreur et dont le contact le souille. Le Buddha sait que l'homme n'est souillé que par le péché, et le Candala même, qui est moins qu'un chien, est accueilli par lui comme un frère. La morale du bouddhisme qui, si on l'analyse précepte par pré-

<sup>1.</sup> Le roman de Barlaam et Josaphat.

<sup>2.</sup> C'est là l'acte du Grand Renoncement, de la Grande Résolution. La légende place celle de Gautama sous le Buddha Dîpankara, quatre asankhyeyas et cent mille kalpas avant sa dernière naissance. Cf. Jâtaka, commentaire, éd. Fausboll, I, p. 13. L'asankhyeya est le nombre représenté par l'unité suivi de 140 zéros. Le kalpa ou mahâkalpa est l'immense période qui sépare une destruction du monde de la suivante.

cepte, ne diffère pas essentiellement de celle qu'on peut extraire des livres brahmaniques, se montre ainsi hautement originale et toute pénétrée d'un esprit nouveau, si on la considère dans la vie du fondateur. Imiter le Buddha fut en quelque sorte une loi supérieure, qui donna à la religion nouvelle d'admirables disciples. La mémoire de ces disciples fut à son tour conservée non moins pieusement que celle du Maître, et le bouddhisme eut ainsi une incomparable collection de légendes, une « Vie des Saints » qui, pour la délicatesse et le charme du sentiment religieux, ne le cède qu'à celle qu'offrira un jour le christianisme 1.

Imiter le Maître, c'était avant tout continuer son œuvre, c'était propager comme lui la bonne doctrine. Celle-ci n'était pas, comme le brahmanisme, une thaumaturgie; elle ne renfermait aucune de ces recettes qu'on peut être tenté de garder pour soi, parce qu'elles assurent des avantages temporels dont on envie la possession à son voisin. C'était la bonne nouvelle pour tous, destinée à passer de bouche en bouche et qu'il y a autant de joie à répandre qu'à connaître. Le bouddhisme fut donc une religion à propagande, la première en date dans l'histoire. C'est chez lui d'abord qu'on rencontre la notion de la conversion, ainsi qu'un terme spécial pour la désigner<sup>2</sup>. Son arme fut celle qu'avait déjà employée le Maître, la prédication en langue vulgaire. Il y ajouta peu à peu une littérature toute populaire, outre ses légendes et ses biographies, des recueils de paraboles et de récits semi-religieux, semi-profanes, dont le sujet est souvent pris dans les existences antérieures du Buddha, et qui sont une de ses créations les plus originales 3. Par-

<sup>1.</sup> Dans son Introduction à l'Histoire du Buddhisme Indien, Burnouf a traduit quelques-unes des plus belles de ces légendes.

<sup>2.</sup> En pali sotapatti, en sanscrit srotaapatti, « l'entrée dans le courant ».

<sup>3.</sup> Les Jâtakas, a les naissances ». Sur ces récits, dont le chiffre officiel est de 550, cf. L. Feer, ap. Journal Asiatique, t. V et VI, 1875. Un certain nombre de Jâtakas ont été publiés de 1861 à 1872 par V. Fausböll, J. Minayef et J. d'Alwis. Depuis, Fausböll a entrepris la publication de la collection entière en collaboration, pour la traduction, d'abord avec R. C. Childers, puis, après la mort prématurée de ce savant, avec T. W. Rhys Davids. Le 1e volume du texte a paru en 1877: The Jâtaka, together with its Commentary, being Tales of the Anterior Births of Gotama Buddha. Un second vol. du texte, ainsi que le premier vol. de la traduction de Rhys Davids, ont paru l'un en 1879, l'autre en 1880. — Outre les Jâtakas, le bouddhisme a produit d'autres collections de contes et de fables, dont St. Julien a publié un spécimen d'après un recueil chinois: Contes et apologues indiens inconnus jusqu à ce jour, 2 vol., 1860. Cf. L. Feer, Le Livre des Cent Légendes (Avadâna Çataka), dans le Journ. Asiat., 1879, t. XIV, pp. 141 sq., 273 sq. Cf. aussi les contes publiés et traduits du tibétain et du mongol par A. Schniefner et B. Jülg. On sait que la littérature de l'apologue remonte en

tout où il pénétra, il adopta l'idiome du pays 1. Si, dans quelques contrées telles que Ceylan, la Birmanie, Siam, il arriva à avoir une langue sacrée, les livres canoniques n'en furent pas moins traduits et expliqués au peuple dans sa langue usuelle, bien différents en ceci du Veda des brahmanes, où la forme importe autant que le fond et qui, traduit dans un autre dialecte ou même simplement couché par écrit, n'est plus le Veda.

Naturellement la mission de convertir impliquait celle de veiller sur l'œuvre de la conversion, de maintenir la bonne doctrine, d'exhorter à la bonne conduite. de stimuler la piété, de venir en aide aux défaillances. Le bouddhisme eut donc charge d'âmes. La distinction entre l'orthodoxie et l'hérésie, la discipline des opinions, la direction des consciences, l'art pastoral sont de création bouddhiste, et peut-être faut-il faire remonter jusqu'au Maître luimême l'institution de la profession de foi et celle de la confession<sup>2</sup>.

Ce qui certainement remonte jusqu'à lui, c'est la façon même de concevoir la mission du Buddha. Il est difficile de dire jusqu'à quel point Çâkyamuni a été un visionnaire. Mais, à moins de refuser toute créance aux témoignages qui nous parlent de lui, il faut bien admettre qu'après des années de lutte, à la suite d'une crise définitive, il eut comme une révélation et se crut en possession de la vérité absolue; qu'il prétendit enseigner non une doctrine personnelle, sans tradition ni précédents, mais la Loi immuable, éternelle, telle qu'elle avait été proclamée d'âge en âge par des sages infaillibles, les Buddhas des temps passés, dont il était le successeur; qu'à ses yeux enfin sa venue, aussi bien que la leur, n'était nullement un accident, mais un fait prédestiné et nécessaire. Sur ce thème il se forma ensuite, et cela de très bonne heure, toute une mythologie. On dressa une liste de vingt-quatre prédécesseurs de

grande partie à des sources bouddhiques. Cf. Th. Benfey, Pantschalantra; fünf Bücher indischer Fabeln. t. I, 1859.

<sup>1.</sup> Et cela en vertu d'un précepte positif attribué de bonne heure au Buddha luimème: J. Minayef, Grammaire pâli, p. xIII, traduite par St. Guyard; et Oldenberg, The Vinaya Piţakam, I, p. xIVIII.

<sup>2.</sup> Cf. J. F. Dickson, The Pâtimokkha, being the Buddhist Office of the Confession of Priests, Pâli Text and Translation, ap. Journ. of the Roy. As. Soc., t. VIII, new series. L'expression la plus concise et la plus universellement acceptée du credo bouddhique est la formule célèbre: « Toutes les conditions qui proviennent d'une cause, le Tathâgata en a proclamé les causes, et ce qui en est l'obstruction le grand Çramana l'a aussi proclamé. » Cette formule que nous rencontrons des milliers de fois sur des monuments de toute espèce a servi de bonne heure à consacrer des offrandes votives et des charmes. Tathâgata « celui qui a marché comme » (les autres Buddhas), et le grand Çramana, « le grand ascète » sont des titres du Buddha.

Gautama; plus tard on cessa de les compter, et des Bodhisattvas ou Buddhas futurs en nombre infini peuplèrent les mondes et les divers degrés de l'existence. De ces sauveurs à venir, les bouddhistes méridionaux ne mentionnent d'une façon particulière qu'un seul, Maitreya, qui sera le prochain Buddha. Les Eglises du Nord au contraire, en connaissent plusieurs qui, dès les premiers siècles de notre ère, étaient devenus l'objet d'un véritable culte. La religion de Çâkyamuni, si nue à l'origine, eut ainsi non seulement une apparence de tradition, mais encore ses patrons ou, pour mieux dire, ses dieux.

Mais ce n'est pas seulement par ses doctrines et par toutes ses tendances que le bouddhisme a été ainsi de bonne heure et à l'opposé du brahmanisme, une religion compacte et militante: il l'a été encore et surtout du fait de ses institutions. Câkyamuni assura en effet à son œuvre le plus puissant de tous les instruments de propagande, en préparant l'avènement du monachisme. Il est certain que son but fut de fonder tout autre chose qu'une école. Ses disciples ne sont pas des élèves qui viennent s'instruire auprès d'un maître, avec la pensée de le quitter un jour et d'aller vivre chacun pour son compte. Ils forment une congrégation dont l'objet est de réaliser la vie parfaite, un véritable ordre religieux, où bientôt on ne fut plus admis qu'à la suite de vœux et d'une profession de foi et d'ou on ne sortit plus sans être renégat. Nous ne pouvons nous arrêter à décrire le samgha 1 bouddhique. Il ne sera donc question ici ni de sa discipline savamment combinee, ni de sa hiérarchie simple et forte, ni de son recrutement entouré de précautions légales qui témoignent d'un esprit politique singulièrement avisé, ni de l'ordre de femmes qu'on finit par y adjoindre<sup>2</sup>, ni de sa position par rapport à la communauté laigue qui ne tarda pas à se con-

<sup>1.</sup> Le Samgha est le troisième terme du Triratna, des trois joyaux, la trinité bouddhique, dont les deux autres sont le Buddha et le Dharma ou la Loi. Cf. l'inscription de Bairàt, l. 2, dans Cunningham, Corp is Inscr. In tic., pl. XV. La formule de conversion au bouddhisme est de prendre refuge dans le Bullha, le Dharma et le Samgha. Pour l'organisation du Samgha cf. spécialement Burnouf, Introd. à l'Histoire du Buddh. Ind., p. 234 sq., et R. Spence Hardy, Eastern Monachism. Du monachisme bouddhique s'est développé au Tibet, vers la fin du moyen âge, la hiérarchie lamaïque, pour laquelle consulter C. F. Köppen, Die Religion des Buddha, 1859, t. II, et Schlagintweit, Buddhis in Tibet, m 1863.

<sup>2.</sup> Voir l'élégant petit livre de Mme Mary Summer, Les religieuses bouddhistes depuis Sakya-Mouni jusqu'à nos jours, avec préface par Ph. E. Foucaux, 1873. Dès l'époque d'Açoka, les bhikhunis, les nonnes, figurent à côté des bhikhun, les moines : inscription de Bairât, 1. 7, dans Cunningham, Corpus Inser. Indie., pl. XV.

stituer sous sa direction et qui, astreinte à de moindres devoirs, forma le deuxième élément de l'Eglise 1. Encore moins essayeronsnous de déterminer ce qui dans cette organisation peut être considéré comme l'œuvre du fondateur même. La tradition naturellement fait tout remonter jusqu'à lui, et il est à peine besoin de dire qu'elle est inadmissible. Le bouddhisme n'a certainement pas eu en naissant la constitution que nous lui voyons à l'époque d'Açoka, et ici, comme ailleurs, c'est l'opposition du dehors et la lutte avec l'hérésie qui ont façonné l'Eglise<sup>2</sup>. Mais d'autre part on ne saurait, à notre avis, rejeter entièrement les témoignages qui nous montrent le Samgha fonctionnant, dès la mort du Maitre, comme un corps ecclésiastique déjà solidement constitué sous la direction des principaux disciples et des anciens ou sthaviras 3. En tous les cas, il eut dès le début pour caractère distinctif d'être ouvert à tous sans exception, non seulement aux classes qui avaient droit à l'enseignement brahmanique, mais aussi à celles qui en étaient exclues, soit qu'elles fussent réduites à une condition plus ou moins servile, soit que, refusant de se plier aux usages de la population sédentaire, elles vecussent librement et de leur plein gré à l'état d'excommuniés. Le Buddha ne repoussa personne et, dans le cercle de ses disciples, il n'y eut d'autre distinction que celles de l'âge et du mérite. Il ne faudrait toutefois pas conclure de là que l'ordre bouddhique se soit immédiatement et dans son pays d'origine largement recruté parmi les classes repoussées comme impures. Le

- 1. R C. Childers, The Whole Duty of the Buddhist Layman, a sermon of Buddha, ap. Contemporary Review, march 1876. Cf. le Sigalovâda-sutta, ap. Grimblot, Sept Suttas Pâlis, p. 297.
- 2. Les bouddhistes ordinairement fixent à dix-sept le nombre des hérésies qui s'élevèrent au sein de l'Eglise au second siècle après le Nirvâṇa (Dipavaṃsa, v. 16-54), et à six celle des sectes hostiles fondées par les « six maîtres d'erreur », les Tîrthyas des livres du Nord (Prâtihârya-Sûtra dans Burnouf, Introd. à l'Hist. du Buddh. Ind., p. 162), les Titthiyas des écritures pâlies, tous représentés comme ayant été contemporains du Buddha: Sâmaññaphala-Sutta dans Burnouf, le Lotus de la Bonne Loi, p. 448 sq., et Grimblot, Sept Suttas Pâlis, p. 113 sq. Cf. aussi Childers, Pâli Diction., p. 511; et T. D'Alwis, Buddhism, its Origin, History and Doctrines, Colombo, 1862. Néanmoins, le Milindapañha, p. 4, en fait des contemporains du roi Milinda que le même livre (p. 3) place 500 ans après le Nirvâṇa.
- 3. Il y a certainement une base historique dans les therâvalis, ou listes de maîtres (Pâti, thera = Sanskrit, sthavira) qui nous ont été transmises, par exemple, Dîpavamsa, v. 69-107. Cf. la discussion concernant cette liste par Rhys Davids, Ancient Coins and Measures of Ceylon, p. 46 sq., et G. Bühler, Ind. Antiq., VIII, p. 148 sq. Les listes conservées par les bouddhistes du Nord sont plus suspectes. Cf. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, p. 94, 2° éd.; Wassiljew, Der Buddhismus, p. 42 sq.; et S. Beal, dans Ind. Antiq., IX, 148.

genre de vie de la plupart de ces populations, la force même du préjugé et, dirons-nous, du préjugé en bien des cas justifié dont elles out été de tout temps l'objet, la présence surtout dans l'ordre de nombreux brahmanes, rendent une pareille supposition peu probable. C'est plus tard seulement, quand un corps laïque de plus en plus considérable vint se grouper autour de l'Eglise; c'est surtout quand celle-ci se répandit au loin chez des peuples de race et de mœurs étrangères, que le bouddhisme recueillit tout le bénéfice de la conception libre et haute que son fondateur s'était faite de la fraternité humaine. Pour faire apprécier combien sa liberté d'action sur ce nouveau théâtre était supérieure à celle du brahmanisme, il suffira d'un seul exemple. Tandis que le Buddha enseigne que « sa Loi est une loi de grâce pour tous! », les Vedanta-Sûtras déclarent qu'un cûdra n'ayant pas droit au Veda, n'est pas qualifié non plus pour recevoir et pratiquer leur doctrine, en d'autres termes qu'il est incapable dans sa condition actuelle de faire son salut. Et cette proposition est expressément maintenue dans son commentaire par Camkara<sup>2</sup>, qui était pourtant un homme du Sud et qui écrivit probablement ce commentaire dans le Sud, c'est-à-dire dans un pays où plus des neuf dixièmes de la population étaient regardés par les brahmanes comme de purs cudras. Evidemment le brahmanisme, pour ne pas mourir d'épuisement, était condamné à violer sans cesse ses propres principes : pour se répandre, au contraire, le bouddhisme n'avait qu'à pratiquer les siens.

Faut-il aller plus loin et voir, comme on le fait souvent, dans l'institution du Samgha et dans le bouddhisme primitif en général, une réaction contre le régime des castes et le joug spirituel des brahmanes? Pour établir que ce n'est là qu'un roman, il faudrait rechercher ce que pouvait bien être ce régime des castes au sixième siècle avant notre ère, et jusqu'à quel point les prétentions des brahmanes pouvaient paraître oppressives. Ce n'est pas ici le lieu d'entrer dans l'examen de cette nouvelle question. Nous nous bornerons à dire qu'il n'y a nulle apparence que la question sociale fût posée parmi les peuplades semi-agricoles, semi-pastorales au milieu desquelles s'est écoulée la vie du Buddha, ni qu'on eût songé à contester aux brahmanes, ce qui était au fond leur grand privilège, d'être les porteurs du Veda et, par le droit du sang, les

<sup>1.</sup> Burnouf, Introd. à l'Hist. du Buddh. Ind., p. 198.

<sup>2.</sup> Camkara ad Vedânta-Sûtra, I, 3, 34-38, p. 325, éd. de la Biblioth. Ind.

ministres de certains rites. Ces rites, nous ne savons pas même jusqu'à quel point ils étaient populaires, et nous avons les meilleures raisons de penser qu'ils n'étaient pas d'un usage général même chez les populations parmi lesquelles des gotras brahmaniques s'étaient établis depuis longtemps et en grand nombre. Un fait d'ailleurs suffit pour infirmer cette théorie: le bouddhisme, à l'époque où il fut dominant, ne toucha nullement à la caste dans les pays où elle existait, et non seulement il n'y toucha pas, mais ce fut lui, selon toute probabilité, qui l'importa dans des contrées où elle n'existait pas encore, dans le Dékhan, à Ceylan, dans les îles de la Sonde, partout où un afflux considérable de population hindoue pénétra à sa suite.

Ce qui est vrai, c'est que le bouddhisme portait en lui la négation, non du régime des castes en général, mais de la caste des brahmanes, et cela indépendamment de toute doctrine égalitaire et sans qu'il y eût de sa part aucune velléité de révolte. Aussi estil fort possible que cette opposition soit restée assez longtemps inconsciente de part et d'autre. En apparence leurs voies ne se touchaient guère. Jamais le Buddha ne s'arrogea le droit d'enseigner les mantras ou d'officier dans un sacrifice; jamais les brahmanes, de leur côté, ne prétendirent à la propriété exclusive des spéculations ayant rapport au salut. Çâkyamuni n'eût fait que suivre leur exemple, s'il se fût borné à nier l'efficacité suprême du Veda et des rites. Même en rejetant pour lui et pour ses disciples toute pratique d'un culte quelconque, il ne se mettait pas encore nécessairement en hostilité avec les brahmanes, et, tant que la communauté ne fut composée que de personnes qui, à l'exemple du Maître, avaient renoncé au monde, elle a pu fort bien éviter l'éclat d'une rupture. Mais il n'en fut plus de même quand elle eut groupé autour d'elle un corps laique qui, naturellement, partagea son indifférence à l'égard des anciens rites; quand, par la force des choses, elle eut été amenée à opposer tradition à tradition, et à substituer au vieux culte un culte nouveau d'une nature toute différente, ne consistant qu'en exercices spirituels et en exhortations morales, et sur lequel les brahmanes ne pouvaient prétendre à aucun droit. Il n'en fut plus de même surtout quand il fallut partager avec elle les libéralités des rois et des grands. Dès lors l'antagonisme fut flagrant, et la caste sacerdotale, frappée dans son ministère et dans son revenu. dut sentir que c'était son existence même qui se trouvait menacée. Les brahmanes n'en continuèrent pas moins d'affluer dans le Samgha

bouddhique, car ils ne formèrent jamais un corps compact gouverné par des intérèts bien solidaires, et dès lors ils ne vivaient probablement pas tous de l'autel. Longtemps encore ils fournirent à la religion nouvelle ses principaux docteurs; le nom de brahmane resta un titre honorifique du bouddhisme et à Ceylan il fut donné aux rois. Mais, en tant que classe distincte et revêtue d'un privilège religieux, il n'y eut pas de place pour eux dans l'Eglise!.

Une sois le Samgha définitivement organisé, et il l'était cortainement bien avant Açoka, le bouddhisme se trouva en possession d'une incomparable milice. Le religieux bouddhiste, le bhikshu, proprement le mendiant, n'est pas comme le brahmane un thaumaturge, un intermédiaire entre l'homme et la divinité; c'est un pénitent d'abord et ensuite, s'il en est capable, un clerc, un prédicateur, un directeur de conscience, un docteur de la loi et, à l'occasion, un admirable missionnaire. Humble par profession, ne possédant rien, sans famille, sans intérêts autres que ceux de l'ordre, il va où ses chefs l'envoient. Personnellement le bhikshu a fait vœu de pauvreté et vit d'aumônes2. Mais l'ordre possède, il est riche et l'origine de ses biens remonte même très haut, s'il est vrai, comme le veulent des traditions qui n'ont rien d'invraisemblable, que des donations en terres lui aient été faites du vivant même du Buddha. Bien différentes des donations conférées à des brahmanes, lesquelles sont toujours individuelles et où le moindre domaine, même s'il est donné à une corporation, est toujours partagé en autant de parcelles que la corporation compte de membres, les fondations bouddhiques restent indivises; elles s'accumulent et servent intégralement à la cause commune. A mesure qu'il s'enrichit ainsi,

- 1. Une polémique contre la caste forme le sujet de la Vajrasúci d'Açvaghosha, éditée pour la première fois, pour Wilkinson, par Soobajee Bapoo, avec une réplique, pour défendre la caste, de l'éditeur brahmanique, Bombay, 1839 (une nouvelle édition, avec traduction de Weber, dans les Mémoires de l'Académie de Berlin, 1860); et de l'Assalâyana-Sutta, édité et traduit par R. Pischel, 1880.
- 2. De bonne heure, pourtant, la règle semble avoir admis des exceptions et des compromis. Açoka, par exemple, en entrant dans l'ordre ne renonça certainement pas au monde. Il y eut sans aucun doute des affiliations se réduisant à une simple formalité, comme c'est encore le cas en Birmanie et au Siam. Dans une inscription à Junnar (Kern, dans Ind. Stud., XIV, p. 394), quelques bhikshus figurent comme donateurs : ils devaient donc avoir gardé quelque propriété. Des inscriptions de Kudâ montrent dans le même rôle certaines religieuses praorajitikà, qui semble ici être synonyme de bhikshuni; l'une d'elles est réellement une matrone. Jacobi dans Ind. Antiq., VII, 254, 256, nº 2 et 9. Ces inscriptions appartiennent aux premiers siècles de notre ère. Il y a aussi beaucoup de bhikshus et de bhikshunis parmi les donateurs dans les inscriptions de Sâñcî. Cunningham, Bhilsa Topes, p. 235 sq.

le bouddhisme se fit somptueux. Il lui fallut d'immenses monastères pour abriter ses légions de moines, des monuments commémoratifs pour marquer les lieux que le Maître ou les saints avaient sanctifiés, croyait-on, par leur présence, des édifices richement décorés pour y déposer leurs reliques, des chapelles pour y ériger leurs images. Le culte resta simple : la récitation d'une sorte d'office, des actes de foi et d'hommage, des offrandes de fleurs, quelques lampes entretenues devant l'image ou la chasse du Buddha1; mais l'appareil en fut magnifique. Tout porte à croire que ces « mendiants » furent les premiers bâtisseurs de l'Inde. Partout les ruines les plus anciennes et les plus vastes proviennent d'eux2. Les temples hypogées, les monastères excavés dans le roc sont leur ouvrage<sup>3</sup>, et leur marque se retrouve dans les substructions de presque tous les grands sanctuaires de l'hindouisme. C'est pour eux surtout que paraissent avoir travaillé ces sculpteurs, enfants perdus de l'art grec, qui firent entrevoir un instant à l'Inde la beauté plastique vraie et correcte 4. Tandis que le brahmanisme, le

- 1. L'adoration des images apparaît pour la première fois à une date assez récente sur les monuments bouddhiques. Les premiers objets sacrés auxquels on rendit hommage sont des symboles, tels que le cakra, la roue de la Loi, l'arbre de la Bodhi et spécialement le dagop (dhâtugarbha), une construction en forme de coupole destinée à contenir des reliques et qui, dans les anciens sanctuaires, occupe exactement la place de l'autel dans les églises chrétiennes. A une date tardive, ces objets furent remplacés par des images du Buddha, substitution qui, suivant J. Burgess (Cave Temples, p. 180,, est postérieure au quatrième siècle après J.-C. Pourtant les représentations du Buddha que nous trouvons sur les monnaies de Kanishka (von Sallet, Die Nachfolger Alexander's des Grossen in Baktrien und Indien, p. 191, et pl. VI, 1) ne nous permettent pas de douter que les images du Maître étaient adorées dès le premier siècle de notre ère.
- 2. Cf., par exemple, A. Cunningham, The Bhilsa Topes, or Buddhist Monuments of Central India, 1854; et The Ståpa of Bharhut, a Buddhist Monument ornamented with numerous Sculptures illustrative of Buddhist Legend and History, 1879. La majeure partie des 9 volumes de Rapports sur les opérations de l'Archæological Survey of India, du même auteur, 1871-1850, a trait à des monuments bouddhiques. Cf. encore J. Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture, 1876, et Tree and Serpent Worship, 1873: les monographies, la plupart richement illustrées, de J. Burgess, sur les lieux sacrés d'Elephanta, Junnar, Elurà, Ajantà, et la récente publication par les mêmes auteurs, The Cave Temples of India, 1880.
- 3. Le nombre de ces constructions souterraines, dans la mesure où nous pouvons le connaître actuellement, dépasse 1.000, dont 80 p. 100 sont d'origine bouddhique.
- 4. Les spécimens isolés et peut-être les plus intéressants de cet art trouvés à Mathurâ, dans le Penjab, dans la vallée du Caboul, sont disséminés dans les musées de Calcutta, de Lahore et dans l'India Museum. Ils n'ont jamais fait l'objet d'une étude d'ensemble et un petit nombre seulement ont été publiés, par exemple dans le Journ. of the Asiat. Soc. of Bengal, XLIV, 214; Ind. Antiq., III, p. 158; Cave Temples, p. 138. J. Fergusson, ibid., p. 90, est d'avis que la sculpture hindoue atteignit son

plus matériel de tous les cultes, s'en est tenu jusqu'à la fin à son outillage primitif, des hangars faits de bambou, des mottes de terre, des brins d'herbe et quelques vases en bois, ce fut ainsi la religion la plus abstraite et la plus nue qui, par un nouveau contraste, s'avisa la première de frapper l'imagination en parlant aux yeux.

Enfin on ne saurait suivre l'histoire du bouddhisme sans reconnaître qu'il fut servi par les événements pour le moins aussi bien que par ses aptitudes. Son extension coïncide en effet avec un changement profond survenu dans l'état politique de l'Inde. Au contact de l'empire des Achéménides et de la domination hellénique, le régime des petits Etats y avait fait place à de grandes monarchies basées sur la centralisation militaire et administrative, et qui ne tardèrent pas à s'étendre bien au delà des frontières du brahmanisme. Celles-ci comprirent bien vite quel instrument puissant et docile elles avaient dans ces communautés militantes, à la fois détachées de tout et prêtes à tout conquérir, humbles devant le pouvoir séculier, toujours disposées à l'introduire dans leurs affaires et dans leurs querelles, suffisamment organisées pour lui donner prise sur elles et pour le servir, pas assez pour lui porter ombrage, quelque chose enfin comme les ordres mendiants sans le pape. Le plus puissant de ces empires, celui des Mauryas, qui naquit du contre-coup de l'agression macédonienne, était l'œuvre d'un soldat de fortune de basse naissance, d'un çûdra, au dire des brahmanes. Il y avait donc une sorte d'affinité originelle entre cette dynastie et le bouddhisme né d'hier comme elle, comme elle brouillé avec la tradition et se souciant aussi peu qu'elle des différences de race, de mœurs et de croyances. Aussi ces princes lui furent-ils particulièrement favorables. Candragupta, le fondateur, passe pour l'avoir protégé. Açoka, son petit-fils, l'érigea en religion d'Etat et le domina 1. Deux de ses enfants, un fils et une fille. furent des membres influents du Samgha, et lui-même s'y fit rece-

apogée au quatrième siècle, dans les bas-reliefs d'Amarâvatî. D'autre part, l'art byzantin, même à Ravenne et au Mont Athos, n'a rien à nous montrer de supérieur à certaines peintures des grottes d'Ajanțâ, qui semblent être du sixième siècle. J. Burgess, Notes on the Bauddha Rock-Temples of Ajanțâ, 1879, dans Archæological Survey of Western India, n° 9, et Cave Temples of India, p. 280 sq.

<sup>1.</sup> Cf. le rôle que le Mahâvaṃsa (v. p. 42) lui fait jouer au concile tenu sous son règne, rôle parfaitement en rapport avec le ton impérial et protecteur de sa lettre à l'assemblée du clergé de Magadha, que l'inscription de Bairât (Babhra) nous a conservée. Cunningham, Corpus Inscr. Indic., pl. XV.

voir sur la fin de son règne. Ce fils fut placé à la tête de la mission qui introduisit le bouddhisme à Ceylan, et il y devint le chef de l'Eglise. Ce fut également par des missions bouddhistes que le puissant empereur entra en relation avec les rois du Dékhan sur lesquels il paraît avoir exercé une sorte de protectorat. Sans suspecter en aucune façon la sincérité d'Açoka, il est permis d'observer que le bouddhisme seul se prêtait à cette alliance intime et fructueuse de la foi et de la politique.

Quand la puissance des Mauryas vint à décliner, le nord-ouest de l'Inde passa pour plusieurs siècles sous la domination de princes étrangers, grecs, parthes, touraniens. Ces derniers, qui procédèrent à la conquête par l'invasion, réunirent même sous leur sceptre, vers le début de notre ère, tous les pays situés au nord du Vindhya. De ce long asservissement, la religion de Çâkyamuni fut encore la seule à tirer profit. Le brahmanisme était hostile et fermé à l'étranger<sup>2</sup>; les religions populaires, bien que moins exclusives, étaient, elles aussi, profondément hindoues; seul, le bouddhisme était cosmopolite. La littérature singhalaise nous a conservé un curieux ouvrage dans lequel le roi grec Ménandre est représenté comme un fervent sectateur du Buddha<sup>3</sup>, et le règne des empereurs touraniens, notamment celui de Kanishka, marque peut-être l'apogée de la fortune du bouddhisme dans l'Hindoustan. D'une part, il dut trouver un prompt accueil auprès des hordes sans culture venues du Nord à la suite des conquérants et qui s'étaient établies en grand nombre dans les pays à l'ouest du Gange. D'autre part, comme l'autorité de ces princes s'étendait sur l'un et l'autre versant des montagnes, elle lui ouvrit les routes du Nord, de l'Afghanistan, de la Bactriane, de la Chine, du Tibet, de même que la piété et la politique d'Açoka lui avaient ouvert celles du Sud.

<sup>1.</sup> Pour les missions bouddhiques, voir Lassen, Ind. Alterthumsk., t. II, p. 226, 2° éd. Dipavamsa, ch. viii; Mahâvamsa, ch. xiii, p. 71 sq.

<sup>2.</sup> Alexandre dut sévir contre les brahmanes qui poussaient le peuple à la résistance et à la révolte. Plutarch. Alexander, ch. Lix, Lxiv. Une vague connaissance de ces faits apparaît encore même dans Shahrastâni (douzième siècle), Religionspurtheien und Philosophenschulen, traduit par Haarbrücker, II, 374.

<sup>3.</sup> Le Milindapañha, « les Questions de Milinda ». Spence Hardy en a donné de nombreux extraits dans son Eastern Monachism et son Manual of Buddhism. Édité maintenant: The Milindapañho, being Dialogues between King Milinda and the Buddhist Sage Nâgasena. The Pâli text, edited by V. Trenckner, 1880. Ce que dit Plutarque, De gerendæ reipub. praecept. (ch. xxvIII), de la façon dont les différentes villes se disputèrent les restes du corps de Ménandre semble aussi témoigner en faveur du bouddhisme de ce prince.

plus matériel de tous les cultes, s'en est tenu jusqu'à la fin à son outillage primitif, des hangars faits de bambou, des mottes de terre, des brins d'herbe et quelques vases en bois, ce fut ainsi la religion la plus abstraite et la plus nue qui, par un nouveau contraste, s'avisa la première de frapper l'imagination en parlant aux yeux.

Enfin on ne saurait suivre l'histoire du bouddhisme sans reconnaître qu'il fut servi par les événements pour le moins aussi bien que par ses aptitudes. Son extension coïncide en effet avec un changement profond survenu dans l'état politique de l'Inde. Au contact de l'empire des Achéménides et de la domination hellénique, le régime des petits Etats y avait fait place à de grandes monarchies basées sur la centralisation militaire et administrative, et qui ne tardèrent pas à s'étendre bien au delà des frontières du brahmanisme. Celles-ci comprirent bien vite quel instrument puissant et docile elles avaient dans ces communautés militantes, à la fois détachées de tout et prêtes à tout conquérir, humbles devant le pouvoir séculier, toujours disposées à l'introduire dans leurs affaires et dans leurs querelles, suffisamment organisées pour lui donner prise sur elles et pour le servir, pas assez pour lui porter ombrage, quelque chose enfin comme les ordres mendiants sans le pape. Le plus puissant de ces empires, celui des Mauryas, qui naquit du contre-coup de l'agression macédonienne, était l'œuvre d'un soldat de fortune de basse naissance, d'un cûdra, au dire des brahmanes. Il v avait donc une sorte d'affinité originelle entre cette dynastie et le bouddhisme né d'hier comme elle, comme elle brouillé avec la tradition et se souciant aussi peu qu'elle des différences de race, de mœurs et de croyances. Aussi ces princes lui furent-ils particulièrement favorables. Candragupta, le fondateur. passe pour l'avoir protégé. Acoka, son petit-fils, l'érigea en religion d'Etat et le domina 1. Deux de ses enfants, un fils et une fille. furent des membres influents du Samgha, et lui-même s'y fit rece-

apogée au quatrième siècle, dans les bas-reliefs d'Amarâvatî. D'autre part, l'art byzantin, même à Ravenne et au Mont Athos, n'a rien à nous montrer de supérieur à certaines peintures des grottes d'Ajanțâ, qui semblent être du sixième siècle. J. Burgess, Notes on the Bauddha Rock-Temples of Ajanţâ, 1879, dans Archæological Survey of Western India, n° 9, et Cave Temples of India, p. 280 sq.

<sup>1.</sup> Cf. le rôle que le Mahâvamsa (v. p. 42) lui fait jouer au concile tenu sous son règne, rôle parfaitement en rapport avec le ton impérial et protecteur de sa lettre à l'assemblée du clergé de Magadha, que l'inscription de Bairât (Babhra) nous a conservée. Cunningham, Corpus Inscr. Indic., pl. XV.

voir sur la fin de son règne. Ce fils fut placé à la tête de la mission qui introduisit le bouddhisme à Ceylan, et il y devint le chef de l'Eglise. Ce fut également par des missions bouddhistes que le puissant empereur entra en relation avec les rois du Dékhan sur lesquels il paraît avoir exercé une sorte de protectorat. Sans suspecter en aucune façon la sincérité d'Açoka, il est permis d'observer que le bouddhisme seul se prêtait à cette alliance intime et fructueuse de la foi et de la politique.

Quand la puissance des Mauryas vint à décliner, le nord-ouest de l'Inde passa pour plusieurs siècles sous la domination de princes étrangers, grecs, parthes, touraniens. Ces derniers, qui procédèrent à la conquête par l'invasion, réunirent même sous leur sceptre, vers le début de notre ère, tous les pays situés au nord du Vindhya. De ce long asservissement, la religion de Câkyamuni fut encore la seule à tirer profit. Le brahmanisme était hostile et fermé à l'étranger<sup>2</sup>; les religions populaires, bien que moins exclusives, étaient, elles aussi, profondément hindoues; seul, le bouddhisme était cosmopolite. La littérature singhalaise nous a conservé un curieux ouvrage dans lequel le roi grec Ménandre est représenté comme un fervent sectateur du Buddha3, et le règne des empereurs touraniens, notamment celui de Kanishka, marque peut-être l'apogée de la fortune du bouddhisme dans l'Hindoustan. D'une part, il dut trouver un prompt accueil auprès des hordes sans culture venues du Nord à la suite des conquérants et qui s'étaient établies en grand nombre dans les pays à l'ouest du Gange. D'autre part, comme l'autorité de ces princes s'étendait sur l'un et l'autre versant des montagnes, elle lui ouvrit les routes du Nord, de l'Afghanistan, de la Bactriane, de la Chine, du Tibet, de même que la piété et la politique d'Açoka lui avaient ouvert celles du Sud.

<sup>1.</sup> Pour les missions bouddhiques, voir Lassen, Ind. Alterthumsk., t. II, p. 226, 2° éd Dîpavamsa, ch. viii; Mahâvaṃsa, ch. xiii, p. 71 sq.

<sup>2.</sup> Alexandre dut sévir contre les brahmanes qui poussaient le peuple à la résistance et à la révolte. Plutarch. Alexander, ch. Lix, Lxiv. Une vague connaissance de ces faits apparaît encore même dans Shahrastâni (douzième siècle), Religionspartheien und Philosophenschulen, traduit par Haarbrücker, II, 374.

<sup>3.</sup> Le Milindapañha, « les Questions de Milinda ». Spence Hardy en a donné de nombreux extraits dans son Eastern Monachism et son Manual of Buddhism. Édité maintenant: The Milindapañho, being Dialogues between King Milinda and the Buddhist Sage Nâgasena. The Pâli text, edited by V. Trenckner, 1880. Ce que dit Plutarque, De gerendæ reipub. praecept. (ch. xxvIII), de la façon dont les différentes villes se disputèrent les restes du corps de Ménandre semble aussi témoigner en faveur du bouddhisme de ce prince.

Nous ne savons pas jusqu'à quel point la réaction qui amena le rétablissement de l'indépendance lui fut immédiatement préjudiciable. Les dynasties nationales, à mesure qu'elles nous sont connues par les inscriptions, sont plutôt vishnouites ou çivaites que bouddhistes. Mais le bouddhisme est bien traité par elles et il participe à leurs libéralités. Il est visible cependant que ses beaux jours sont passés. Il n'a plus affaire au vieux brahmanisme, mais à des rivaux bien autrement redoutables, les religions de Çiva et de Vishnu, et dans cette nouvelle lutte, les avantages sont du côté de l'adversaire. Au commencement du cinquième siècle, le pélerin chinois Fa-Hian le trouve encore florissant dans les diverses parties de l'Inde. Au septième, par contre, dans les descriptions de Hiouen-Thsang, il paraît en décadence. Au onzième, il a encore pied dans quelques-uns de ses grands sanctuaires des provinces de l'ouest1; dans ceux du Magadha, à Gayâ, sa terre d'origine, on trouve même sa trace jusqu'au quatorzième<sup>2</sup>, et des dynasties bouddhistes paraissent s'être maintenues dans le Bihâr et vers les embouchures de la Godâvarî, jusqu'à la fin du douzième siècle 3. Puis le silence se fait; les brahmanes continuent bien encore de polémiser contre les Bauddhas, et Sâyaṇa, au quatorzième siècle, leur assigne encore la deuxième place dans sa Revue générale des systèmes. Mais il est difficile de dire si ces réfutations s'adressent à des adversaires réels, ou si ce ne sont pas plutôt de simples thèses d'école<sup>4</sup>. De nos jours, le bouddhisme, confiné dans l'île de Cevlan, dans les vallées du Népal et dans les districts qui touchent à la

- 1. Les caractères imprimés sur les sceaux bouddhiques en argile trouvés en grande quantité dans les grottes de Kanheri près de Bombay, paraissent même ne pas remonter au delà du treizième siècle. Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, 1861, pl. VII. Albirouni au onzième siècle, dans Reinaud, Mémoires sur l'Inde, p. 89. et Shahrastani au douzième siècle, traduit pur Haarbrücker, t. II, p. 358, parlent des bouddhistes comme existant encore dans l'Inde.
- 2 Inscription de Gayâ ap. A. Cunningham, Archæological Survey of India, t. III, pl. XXXV, et Corpus Inscript. Indicarum, p. v. Ces lieux ne cessèrent d'ailleurs pas d'être un but de pèlerinage pour les boud-thistes du dehors; voir l'inscription birmane du quatorzième siècle, Archæological Survey, t. 1, p. 8.
- 3. A. Cunningham, Archæological Survey, t. 111, pp. 119, 121. P. Goldschmidt, ap. Ind. Antiq., V1, 328.
- 4. Quand Abul Fazl visita le Cachemire (à la fin du seizième siècle) il y avait encore quelques vieillards qui professaient le bouddhisme, mais il avoue que pas une fois il ne rencontra un docteur de cette religion; et pourtant la cour d'Akbar était le rendez-vous de savants appartenant à toutes les différentes croyances religieuses. Il ne semble pas savoir à quelle époque le bouddhisme avait disparu de l'Inde et dit simplement « il y a longtemps ». Ayeen Akbari, translated by Fr. Gladwin, Calcutta, 1876, t. 111, p. 158.

Birmanie, a complètement disparu de l'Inde proprement dite. Ses seuls vestiges sont les innombrables ruines qu'il a laissées sur toute la surface de la Péninsule, peut-être aussi quelques groupes sectaires, vishnouites tels que les Vaishṇavaviras du Dékhan, civaites comme les Kāṇphāṭas de l'Hindoustan, qui ont depuis longtemps renié ou même oublié leur origine, mais qui conservent encore des saints bouddhistes dans leur calendrier.

Comment expliquer cette extinction totale du bouddhisme dans la contrée qui l'a vu naître et où il a si longtemps fleuri? Bien qu'il soit en général plus difficile de se rendre compte du dépérissement des religions que de leur croissance, la disparition de celle-ci paraît avoir été si rapide et elle a été si complète, que rien ne doit être plus aisé, semble-t-il, que d'en déterminer les causes. Telle est pourtant l'obscurité qui dérobe encore bien des côtés du passé de l'Inde qu'on ne peut former à cet égard que des conjectures d'un caractère tout général. La cause à laquelle on a songé en premier lieu est aussi celle qui, dans l'état actuel des connaissances, paraît le moins probable, la persécution. Aucun témoignage vraiment sérieux n'est venu établir jusqu'ici que le bouddhisme ait jamais eté l'objet, soit avant son triomphe, soit aux jours de son déclin, de mesures de rigueur exécutées avec ensemble et sur une grande échelle. Au contraire, les documents les plus authentiques, les monnaies, les inscriptions, témoignent d'une tolérance singulièrement large de la part des pouvoirs publics 1. Non seulement les princes d'une même dynastie professent les croyances les plus diverses, mais le même prince partage souvent ses libéralités entre plusieurs sectes, et on ferait une assez longue liste de rois qui, sans professer le bouddhisme, en ont été les bienfaiteurs. Plusieurs des monarques, par exemple, que Hiouen-Thsang men-

<sup>1.</sup> Les monnaies des princes touraniens du premier siècle sont çivaïtes et bouddhiques; leurs inscriptions sont bouddhiques et peut-être aussi jainas. Les rois Ândhrabhrityas, qui, si nous en jugeons par leurs noms, soutenaient les anciens cultes, paraissent dans leurs inscriptions de Nanâghât, Nâsik et Ajanţâ, à la fois pratiquer les rites du brahmanisme et comme donateurs patronner les bouddhistes. Parmi les Guptas, Candragupta est brahmaniste, comme les autres princes de la dynastie, sur les piliers de Behâr et de Bhitari, et protecteur du bouddhisme et des bouddhistes dans les inscriptions de Sâñcî. Les rois de Valabhî étaient çivaites et visinouites, et on les voit, pendant près d'un siècle, faire des donations à un monastère bouddhiste fondé par une princesse de leur famille, Inscript. ap. Ind. Antiq., IV, 105, 175; VI, 15; VII, 67. Journ. of the Roy. As. Soc. of Bombay, XI, p. 361. M. Kern est d'avis que les récits des persécutions qu'auraient en à subir les bouddhistes sont à mettre avec les contes de ma mère l'oie, Over de Jaartelling der zuideligke Buddhisten, p. 43.

tionne comme des patrons déclarés de l'Eglise, paraissent avoir été en réalité des sectateurs de l'une ou l'autre des nombreuses religions néo-brahmaniques. Plus tard, à l'époque même à laquelle d'absurdes légendes nous représentent Camkara exterminant les bouddhistes de l'Himàlaya au cap Comorin, nous voyons des princes vishnouites appartenant à des dynasties vishnouites, faire des donations à une religion sœur du bouddhisme, celle des Jainas, que les brahmanes ont tout autant détestée 1; et ces témoignages ne sont nullement contredits par les documents littéraires contemporains<sup>2</sup>. Ce n'est pas que l'Inde ait ignoré le fanatisme religieux. Elle l'a connu au contraire de bonne heure et pratiqué sans merci sous la forme de l'exclusivisme le plus odieux 3. Plus tard, elle n'est pas restée étrangère non plus aux excès de la propagande, et il paraîtrait que c'est précisément le bouddhisme qui, sur ce point, lui a donné les premières leçons. Malgré son esprit de mansuétude, celui-ci n'a pas été pour rien une Eglise à prétentions universelles et d'aptitudes politiques. La manière même dont il fut érigé en religion d'Etat par Açoka, paraît n'avoir pas été exempte, sinon de violence, du moins de compression, à en juger par les propres paroles de ce prince. En moins de deux ans, dit-il, « les dieux qui étaient tenus pour vrais dans la Jambudvipa (l'Inde), ont été rendus vains, et ce résultat n'est pas un effet de ma grandeur,

I. Inscriptions des Câlukyas du sixième et du huitième siècle ap. Ind. Antiq., V, 69, VII, 106; 112. Un de leurs vassaux au onzième siècle fait bâtir à la fois un temple du Jina, un autre de Çiva et un troisième de Vishņu, ibid., IV, 180. Même à une date tardive, en 1119, un Çilâhâra, prince du Dékhan occidental, fit des donations à la fois à Çiva, au Buddha, et à l'Arhat (= Jina), Journ. of the Roy. As. Soc., Bombay, XIII, p. 7. Les princes Ceras du Gangàvamça étaient vishnouites, et leurs donations, jusqu'au dixième siècle, s'adressent indifféremment à des brahmanes et à des Jainas. Ind. Ant., 1. 363; II, 156; V, 136, 138; VI, 102; VII, 104, 112.

<sup>2.</sup> Cf. par exemple le rôle de la prêtresse bouddhiste dans le Mâlatî et Mâdhava de Bhavabhûti, les personnages ou la mention des personnages bouddhiques qui se rencontrent dans la Mricchakaţikâ, dans le Mudrârâkshasa, dans le Daçakumâracarita et le Nâgânanda (ce drame bouddhique du septième siècle a été traduit en anglais par Palmer Boyd, 1872, et en français par A. Bergaigne, 1879); cf., en outre, Varâha Mihira, Brihat Saṃhitâ, VIII, 44, 45; IX, 19. De plus, les récits de la Râjataraṅgiṇî, s'ils témoignent parfois d'une certaine animosité contre les bouddhistes, ne les montrent en aucune façon sous le jour de personnes excommuniées et en dehors du sein de la société hindoue. Même au douzième siècle, nous trouvons un religieux bouddhiste figurant parmi les favoris de Harshadeva, roi du Cachemir; Râjataraṅg., VII, 1100.

<sup>3.</sup> Le véritable fanatisme brahmanique est celui qui a inspiré le récit de Râmâyaṇa, VII, ch. 74-76, où Râma coupe la tête à un cûdra qu'il surprend pratiquant des pénitences interdites à sa caste.

mais de mon zèle 1 ». Jusqu'ici, il n'y a pas de pendant d'origine brahmanique à ce témoignage si significatif en sa brièveté. De bonne heure et bien avant celle des brahmanes, la littérature des bouddhistes est violente, ouvertement agressive, toute remplie d'histoires atroces, et il n'y a pas jusqu'au livre du bon Hiouen-Thsang où ne se montre à chaque page l'expression naïve de la haine la plus cordiale dans l'âme la plus douce. Les brahmanes, il est vrai, ne tardèrent pas à répondre sur le même ton. Les religions sectaires, non moins âpres à la propagande que le bouddhisme, furent profondément fanatiques 2; les disciples de Kumârila et de Camkara, organisés en ordres militants, se firent les défenseurs acharnés de l'orthodoxie sur le terrain de la tradition et de la spéculation. Que dans ces luttes multiples on ne se soit pas toujours servi des seules armes de la persuasion, que les chefs de sectes aient réussi parfois à obtenir l'intervention brutale de quelque raja ou à ameuter contre leurs adversaires les passions de la multitude, que les bouddhistes en particulier, à mesure qu'ils devenaient plus faibles, aient eu à souffrir bien des vexations, et que, pour s'emparer de leurs biens et de leurs sanctuaires, leurs ennemis n'aient pas toujours attendu que le dernier occupant en fût sorti, on l'admettra sans peine. Mais il y a loin de ces échauffourées locales à une véritable campagne de persécution entreprise en vue d'un but unique, campagne dont la possibilité ne se conçoit guère dans l'état de division politique et religieuse de l'Inde au moyen âge. Tout tend à prouver, au contraire, que le bouddhisme est mort d'épuisement et que c'est dans des vices internes surtout qu'il faut chercher les causes de sa disparition.

Il est incontestable, en effet, que le bouddhisme a été frappé d'une décrépitude précoce. Par les grandes choses qu'il a faites, par les idées nouvelles qu'il a répandues dans le monde, par les dévouements sans nombre qu'il a inspirés, nous savons qu'il fut un temps où il a dù être jeune et plein de sève. Mais, à vrai dire, nous n'en avons aucun témoignage direct. A l'exception de quel-

<sup>1.</sup> Inscript. de Sahasrâm, de Rupnâth et de Bairât, ap. Ind. Antiq., VI, 156, et Corpus Inscript. Indic., pl. XIV. Comparer à cela l'institution des Dharmamahâmàtras, un corps de fonctionnaires spécialement chargés de l'inspection et de la direction de toute chose se rapportant à la religion, 5° édit de Girnar, reproduit à Kapurdigiri, Khâlsi et Dhauli, dans le Corpus Inscr. Indic., I, 71, et l'édit sur pilier de Delhi, ibid., p. 115.

<sup>2.</sup> Le simple fait d'entrer dans un sanctuaire bouddhique est dans le Vrihannâradî; 2 Purâna compté au nombre des péchés pour lesquels il n'est pas de pardon. Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 10.

ques stances admirables 1 et de légendes d'une pénétrante beaute malgré leur rédaction informe, tout ce qu'il nous a laissé porte la marque de la sénilité Il ne peut réclamer une part appréciable ni dans la poésie, ni dans la science hindoue: nulle part il n'a su créer une littérature nationale, ni s'élever au-dessus du conte populaire et de la chronique. Bien des causes ont pu contribuer à réduire le bouddhisme à cette monotone et incurable médiocrité, et il ne serait pas difficile d'en découvrir dans la doctrine même de Câkyamuni, dans son aversion pour le surnaturel, dans ses conceptions trop abstraites pour un peuple sensuel et d'une imagination exubérante, dans sa façon malsaine surtout de poser et de résoudre le problème de la vie. Nous n'en signalerons ici qu'une seule, parce qu'elle a été, à notre avis, la plus directe et la plus efficace, l'institution même à laquelle le boud lhisme a dù ses rapides triomphes, le monachisme. On se plait à voir parfois dans le bouddhisme un affranchissement spirituel, une sorte de Réforme hindoue, et il est incontestable qu'à certains égards il a été l'un et l'autre. Mais en remplaçant la caste brahmanique par le Samgha, il créa une institution bien autrement illibérale et redoutable à l'indépendance de l'esprit. Non seulement toute la vitalité de l'Eglise resta concentrée dans un clergé séparé du monde, mais dans ce clergé même l'ardeur conquérante des premiers siècles s'assoupit peu à peu sous l'influence du quiétisme et de la discipline. Les vihàras continuèrent sans doute, en dépit d'un relachement attesté par maint judice. d'abriter des sentiments d'humble et sincère piété et la pratique des plus touchantes vertus. Mais toute fierté, toute véritable originalité de la pensée finit par disparaître au sein de cette organisation énervante; les intelligences s'usèrent dans la scolastique ou s'endormirent dans la routine, et le temps arriva où il ne se produisit même plus d'hérésies. Le bouddhisme de Ceylan n'a plus guère changé depuis l'époque de Buddhaghosha (cinquième siècle) et celui du Népal ou, plutôt, de l'Handoustan, n'a rien trouvé de mieux pour vivre que d'en arriver à une sorte de fusion avec le civaisme<sup>2</sup>.

<sup>1</sup> Notamment celles du recueil intitulé Dhammapada. Le texte pâli avec traduction latine et de copieux extrats du commentaire de Buddhaghosha, a été publié à Copenhague par V. Fausböll, 1855. Il a été traduit en allemand par A. Weber, Zeitschr. d. Deutsch. Morgent. Gesellsch., t. XIV: en angiais par Max Muller dans son Introduction à Louvrage de H. F. Rogers. Buddhaghosha's Parables, translated from the Burmese, 1809, et par S. Beal sur le texte chinois) Scriptwal Texts from the Buddhist Canon commonly known as the Dhammapada, 1878, en français par F. Hû, 1878.

<sup>2.</sup> Cf. sur ce point B. H. Hodgson, Essays on the Languages, Literature and Religion

C'est dans cet état d'apathie, quand il se survivait pour ainsi dire à lui-même, que le bouddhisme eut à subir la concurrence des sectes néo brahmaniques, qui, elles, se renouvelaient sans cesse et. à chaque transformation, rentraient dans l'arène avec l'ardeur des néophytes. Si on songe que la plupart de ces sectes combattaient avec ses propres armes, qu'elles prèchaient comme lui l'égalité religieuse de tous les hommes, qu'à la figure du Buddha elles opposaient les figures, moins parfaites sans doute, mais tout aussi personnelles, tout aussi capables de provoquer une dévotion passionnée, de leurs dieux à biographie, de Mahâdeva, de Krishna, de Râma, pour ne rien dire de leurs déesses; si on songe qu'elles savaient pour le moins aussi bien que lui parler aux yeux avec leurs temples, leurs images, leurs fêtes pompeuses et théâtrales, qu'elles possédaient de plus une fable splendide, tandis qu'il n'avait réussi qu'à s'affubler d'une mythologie abstraite et factice: si on ajoute enfin qu'elles avaient à leur tête les brahmanes et à leur service la poésie populaire, que leurs croyances faisaient corps pour ainsi dire avec la légende nationale et rappelaient tous les souvenirs de gloire et d'héroisme de l'ancienne épopée, on comprendra que le bouddhisme devait succomber. Pour vivre, il lui eût falla avoir les apôtres des anciens jours, et il n'avait plus que des bonzes.

Mais en disparaissant comme Eglise, il n'emportait pas avec lui les germes qu'il avait eu longuement le temps de répandre, et il laissait les religions mêmes qui avaient fini par l'étouffer, plus ou moins pénétrées de son esprit. Il est incontestable qu'il y a dans la littérature sanscrite ou, pour mieux dire, dans les littératures hindoues, comme un courant d'idées bouddhiques. Qu'on prenne, par exemple, la fable du Mahàbhàrata, et qu'on voie combien l'esprit dans lequel elle est traitée est différent de celui dans lequel elle a été conçue, ou, pour prendre un exemple encore plus frappant, qu'on se reporte à la poésie du Râmàyana. Il y a là des accents

of Nepál and Tibet, éd. 1874, particulièrement l'essai X, p. 133 sq.; Burnouf, Introduction à l'Hist. du Bud. Ind., p. 540 sq.; Köppen, Die Religion des Buddha, vol. 11, et le bref mais substantiel mémoire de Bhigvanlàl Indriji, The Bauddha Mythology of Nepál, donné en appendice par J. Burgess dans le n° 9 de l'Archæological Survey of Western India, p. 97 sq. Cette fusion a dù être assez intime pour que tes deux religions aient pu avoir des textes en com nun, par exemple la Praçnottararatnamâlâ (publiée en sanscrit, en tibétain et en françiis, pir Ed. Foucaux, La Guirlande précieuse des Demandes et des Réponses, 1867, et par A. Weber dans les Mémoires de l'Académie de Bertin, 1868, p. 92 sq.) attribuée à Çamkara.

d'ardente charité, de compassion, de tendresse, d'humilité douce et plaintive qui ont plus d'une fois fait songer à des influences chrétiennes et qui, en tout cas, contrastent singulièrement avec l'orgueil et la dureté de cœur, fruits de l'esprit de caste, dont cette littérature n'est pas moins remplie. Tout aussi remarquable sous ce rapport est le changement qui s'est fait peu à peu dans les pratiques religieuses de ce peuple, la désuétude progressive du sacrifice au profit de l'aumône, des œuvres pies et d'un culte de latrie, l'aversion surtout pour l'effusion du sang, qui fit restreindre de plus en plus le sacrifice animal et qui aboutit finalement à ces bizarres exagérations de la charité envers les bêtes, à ces hospices fondés en leur faveur 1 dans un pays où il n'y en avait pas pour les hommes. Ce serait abuser des coincidences historiques que de voir indistinctement dans tous ces faits l'action directe du bouddhisme. Mais on ne saurait nier non plus qu'ils n'appartiennent à un mouvement d'idées dont le bouddhisme a été la plus forte expression.

<sup>1.</sup> Heber, Narrative of a Journey through the upper provinces of India, 1824-1825, ch. xxv.

## IV

## JAINISME

Littérature canonique encore peu connue des Jainas. Ressemblance frappante du jainisme et du bouddhisme. Les Jinas. La mythologie des Jainas. Culte. Rejet du Veda et de la caste. Clergé et corps laïque. Principales divisions des Jainas. Ascétisme, métaphysique et morale. Le Jina et le Buddha de l'àge actuel. Le Nirvâna du Jina. Caractère suspect de la tradition jaina. Le Nirgrantha Jñâtiputra. Quelle que soit la date d'origine du jainisme, historiquement il est plus jeune que le bouddhisme. Etat actuel du jainisme.

Avant de passer aux sectes néo-brahmaniques, il nous reste à parler d'une religion sœur du bouddhisme et l'une des moins bien connues parmi celles qui ont joué un grand rôle dans le passé de l'Inde, la religion des Jainas. Ce n'est pas que les documents fassent absolument défaut pour l'histoire et les doctrines du jainisme. Nous possédons, entre autres, un manuel de sa morale, le Yogasûtra¹, du douzième siècle, la traduction d'une biographie de son fondateur, le Kalpasûtra, qui prétend remonter au sixième siècle², des

- 1. E. Windisch, Hemacandra's Yogasûtra, ein Beitrag zur Kenntniss der Jaina Lehre, ap. Zeitschr. d. Deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. XXVIII, p. 185. L'Abhidhanacintâmani, du même auteur, un lexique de synonymes édité par O. Böhtlingk et Ch. Rieu, 1847, contient également beaucoup de renseignements sur les Jainas.
- 2. Stevenson, The Kalpasùtra and Nava Tatva, two works illustrative of the Jaina Religion and Philosophy, translated from the Magadhi, 1848. Depuis, H. Jacobi en a publié le texte avec une savante introduction, The Kalpasùtra of Bhadrabāhu, edited with an Introduction, Notes and a prākrit-sanskrit Glossary, 1879. L'auteur prétendu, Bhadrabāhu, doit avoir vécu, suivant la tradition des Çvetāmbaras, au quatrième siècle av. J.-C., mais la rédaction que nous avons date tout au plus du commencement du sixième siècle de notre ère. Les Digambaras rejettent le Kalpasùtra comme apocryphe. Cf. l'Introduction de Jacobi, pp. 10 sq., 20 sq., 30.

extraits étendus d'un autre ouvrage biographique et légendaire, le Catruñjaya-mâhâtmya 1, qui s'attribue le même âge, mais qui a été probablement remanié au treizième ou au quatorzième siècle, et quelques spécimens des stotras ou de la poésie lyrique des Jainas?. Mais, à l'exception d'un unique fragment de la Bhagavati3, nous n'avons pas encore un seul de leurs textes canoniques, et c'est toujours encore aux sources brahmaniques que nous sommes réduits à demander une vue d'ensemble de leur système. Or, cellesci ne s'occupent que du côté spéculatif des doctrines, et de plus elles ne font aucune distinction d'époques. D'autre part, nous savons que les Jainas forment plusieurs sectes profondément divisées entre elles et qui ne s'accordent pas même sur le nombre et le choix de leurs écrits fondamentaux, les Agamas 4. Dans ces conditions, il serait téméraire de prétendre exposer et juger en détail une doctrine qui ne nous est encore connue que par une sorte de moyenne abstraite et dont nous ignorons absolument le développement historique 5.

Pris dans son ensemble, le jainisme est une reproduction si exacte du bouddhisme qu'on a quelque peine à s'expliquer et leur

- 1. A. Weber, Ueber das Çatruñjaya Mâhâtmyam, ein Beitrag zur Geschichte der Jaina, 1858. La biographie du Jina y est rattachée à la glorification de la montagne sainte de Çatruñjaya dans la presqu'île de Gujarât. G. Bühler tient l'ouvrage pour entièrement apocryphe. Ind. Antiq., VI, 154.
- 2. H. Jacobi, Zwei Jaina-stotra, ap. Ind. Stud., XIV, p. 359, et Kalpasûtra, p. 13; Joh. Klatt, Dhanapâla's Rishabhapañcâçikâ, ap. Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesell., XXXIII. p. 445. En outre, H. Jacobi a publié, avec traduction et commentaire, la légende, très curieuse au point de vue historique, d'un des Pères de l'Eglise jaina, Das Kâla-kâcârya-kathâkanam, Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesell., XXXIV, p. 247 sq.
- 3. A. Weber, Ueber ein Fragment der Bhagavati; ein Beitrag zur Kenntniss der heiligen Litteratur der Jaina. 2 parties, 1866-1867, dans les Mémoires de l'Académie de Berlin. Une édition de la Bhagavati a commencé à paraître à Bombay en 1877, sous la direction d'Abhayadeva, dans une collection destinée à comprendre tous les textes sacrés des Jainas. Nous devons maintenant ajouter le Nirayâvaliyâ Suttam, qui contient les cinq derniers des douze Upângas et que S. Warren vient d'éditer, 1880. Peutêtre y aura-t-il mieux dans la suite, mais tout ce qui a été publié est de la littérature lamentablement pauvre.
- 4. G. Bühler, ap. Ind. Antiq., VII, 28; H. Jacobi, Kalpasûtra, p. 14; S. J. Warren, Over de godsdienstige en wijsgeerige Begrippen der Jainas, p. 7; A. C. Burnell, ap. Ind. Antiq., II, 354. Cf. ibid., III, 129.
- 5. Outre les ouvrages ci-dessus, voir, pour des aperçus généraux sur les Jainas et leurs doctrines, Colebrooke, Miscellaneous Essays, t. II, p. 171 (1807) et t. I, p. 402 (1826): à ce dernier article M. Cowell a joint p. 444 l'analyse détaillée du 3° chapitre du Sarvadarçanasamgraha, où Sâyaṇa expose le système des Jainas. H. H. Wilson, Select Works, t. I, p. 276. Lassen, Ind. Alterthumsk., t. IV, p. 755. S. J. Warren, Over de godsdienstige en wijsgeerige Begrippen der Jainas, 1875.

longue existence parallèle, et la haine cordiale qui semble de tout temps les avoir divisés. Les Jainas sont les sectateurs du Jina, du « Victorieux », comme les Bauddhas sont ceux du Buddha, de « l'Eveillé. » Un Jina (ce terme qui, ainsi que beaucoup d'autres, est commun aux deux sectes, est chez les bouddhistes un des nombreux synonymes de Buddha) est un sage parvenu à l'omniscience, qui vient rétablir dans sa pureté la Loi, quand elle s'est corrompue parmi les hommes. Il y a eu vingt-quatre de ces Jinas, v compris le Jina actuel, qui était de la race royale des Kâçyapas. Comme les Jainas soutiennent que Gautama Buddha a été disciple de leur fondateur, ce chiffre correspond exactement à celui des vingt-quatre prédécesseurs du Buddha, dont le dernier est également un Kâçyapa. Ces Jinas se sont succédé à travers d'immenses périodes, leur taille et leur longévité allant toujours en décroissant, depuis le premier, Rishabha, qui avait cinq cents toises de haut et vécut plus de huit millions d'années, jusqu'à Vardhamâna, le dernier, dont l'age et la stature ne dépassèrent pas ceux de l'humanité actuelle 1. Ces fantaisies qui, avec bien d'autres, se retrouvent dans le bouddhisme 2 des basses époques, avec cette différence toutefois que l'amplification et la systématisation plus avancée sont presque toujours du côté des Jainas, montrent que très tard encore les deux religions ont exercé une certaine influence l'une sur l'autre. Comme les Buddhas, les Jinas sont devenus de véritables divinités et les objets directs du culte. Ils ont à leurs côtés des déesses exécutrices de leurs commandements, les Cásanadevis<sup>3</sup>, qui rappellent les Çaktis des religions néo-brahmaniques et dont le pendant se retrouve également chez les bouddhistes du Nord, dans les Târâs des livres sanscrits du Népal. Leurs images parfois colossales, surtout dans le Dékhan<sup>4</sup>, se trouvent en grand nombre dans les sanctuaires de la secte, laquelle a beaucoup bâti et dont les constructions se distinguent presque toutes par un style spécial et d'une grande élégance. Au-dessous des Jinas se placent leurs disciples immédiats, les Ganadharas, qui reçoivent des hommages en qualité de saints protecteurs, et un grand nombre de divinités que les Jainas ont empruntées peu à peu au panthéon hindou, mais qui n'ont point part au culte régulier. Ce culte lui-même

<sup>1.</sup> Cf. la liste détaillée ap. Ind. Antiq., II, 134.

<sup>2.</sup> Cf. Jâtaka, Commentaire, éd. Fausböll, I, 29 sq.

<sup>3.</sup> A. Weber, Catruñjaya Mâhâtmyam, p. 24.

<sup>4.</sup> Ind. Antiq., II, 129, 353; V, 37.

se rapproche beaucoup de celui des bouddhistes. Ce sont les mêmes offrandes, les mêmes actes de foi et d'hommage; l'usage des clochettes est commun aux deux, et les femmes y participent du même droit que les hommes. De part et d'autre, on pratique la confession, une grande importance est attachée aux pèlerinages, et quatre mois de l'année sont consacrés d'une façon plus spéciale aux jeûnes, à la lecture des livres sacrés et aux méditations spirituelles.

Comme les bouddhistes, les Jainas rejettent le Veda des brahmanes, qu'ils déclarent apocryphe et corrompu, et auquel ils opposent leurs propres Angas comme étant le Veda véritable. Pas plus qu'eux ils n'admettent l'existence d'une caste sacerdotale, bien qu'actuellement, dans quelques-unes de leurs communautés du moins, leur clergé se recrute de préférence dans certaines familles et même, paraît-il, parmi les brahmanes. Pour le reste, ils observent les règles de caste, aussi bien entre eux que dans leurs rapports avec les dissidents, mais, comme plusieurs sectes hindoues du reste, sans y attacher une signification religieuse. En général, et bien que nous ne sachions pas au juste quelle était à cet égard la pratique des bouddhistes dans l'Inde même, ils paraissent avoir moins que ceux-ci rompu avec l'hindouisme et, de fait, ils se déclarent Hindous. Ils ont pris une part bien plus active à la vie littéraire et scientifique de l'Inde. L'astronomie, la grammaire, la littérature romanesque leur doivent beaucoup. Cela n'a pas empêché qu'il n'y ait eu entre eux et les brahmanes une grande hostilité qui a été marquée parfois, dans le Gujarat et dans l'extrême Sud entre autres, par des épisodes sanglants1.

Comme les bouddhistes, ils sont partagés en un clergé et en un corps laïque: mais le monachisme paraît avoir été moins développé chez eux. Actuellement, leurs yatis forment des sortes de collèges entretenus aux frais des communautés, mais dont les membres ne vivent plus d'aumônes, et ils n'admettent plus, comme autrefois, un ordre de femmes. Ils se divisent en deux sectes principales, les Çvetâmbaras, « les Robes blanches » et les Digambaras, « ceux qui sont vêtus d'air », c'est-à-dire qui vont nus, dénominations qui, du clergé, ont passé également aux laïques. Actuellement, les Çvetâmbaras tiennent généralement le premier rang. Mais

<sup>1.</sup> G. Bühler, ap. Ind. Antiq., VI, 186; Lassen, Ind. Alterthumsk., t. III, p. 240; R. Caldwell, A Comparative Grammar of the Dravidian languages, Introduction, p. 89, 138.

les Digambaras, appelés aussi plus spécialement Nirgranthas, « ceux qui ont rejeté tout lien », paraissent être les plus anciens. Du moins ce dernier nom se trouve-t-il déjà dans les inscriptions d'Açoka 1 et, selon toute probabilité, comme désignation des Jainas. L'une et l'autre secte est mentionnée dans des documents épigraphiques du Maisor, qui remontent probablement au sixième, peutêtre au cinquième siècle?, et, pour le septième, leur présence est également attestée à Canoje 3. Leur situation respective rappelle celle des sectes bouddhistes du Grand et du Petit Véhicule, c'està-dire que, en dépit de différences considérables, ils sont plutôt rivaux qu'ennemis déclarés. A cette division est venue, comme pour les bouddhistes, s'en superposer une autre, celle en Jainas du Nord et Jainas du Sud qui, purement géographique à l'origine, a fini par s'étendre aux doctrines, à la littérature canonique et à tout l'ensemble des traditions et des usages 4. Actuellement les vatis digambaras n'observent plus la nudité, excepté pendant leurs repas, quand ils les prennent en commun. Mais il est évident qu'autrefois la pratique a dû être plus rigide, et Hésychius (troisième siècle) a sans doute été bien informé, quand il traduit Γέννοι par Γυμνοσοπιστάι 5. Cet indice joint à bien d'autres, tels que la pratique de l'épilation, semble indiquer qu'à l'origine une des principales différences entre les Jainas et les bouddhistes a été la profession d'un ascétisme plus rigoureux de la part des premiers. Nulle secte hindoue n'a poussé plus loin l'ahimsà, le respect et l'abstention de tout ce qui a vie. Non seulement ils s'abstiennent absolument de toute chair, mais les plus rigides d'entre eux ne boivent que de l'eau filtrée, ne respirent qu'à travers un voile et s'en vont balayant le sol devant eux de peur d'avaler ou d'écraser à leur insu quelque animalcule invisible. A tous ces égards, le bouddhisme primitif avait bien moins de scrupules : les excès de l'ascétisme, en particulier la nudité, ont été formellement condamnés par Cakyamuni;

<sup>1.</sup> VIII. édit de Delhi, pl. 5, ap. Corpus Inscript. Indic., pl. XX. La tradition des Digambaras place le schisme des Çvetâmbaras vers la fin du premier siècle ap. J.-G. Jacobi, Kalpasútra, p. 15.

<sup>2.</sup> Inscriptions des anciens Kadambas, ap. Ind. Antiq., VI, 23-32; VII, 33-37; dans ce dernier document le revenu d'un village est partagé entre les Çvetapaţas (Çvetâmbaras) et les Nirgranthas. Cf. aussi Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, XII, 321.

<sup>3.</sup> Bâna, ap. F. E. Hall, Vasavadatta, Préf., p. 53.

<sup>4.</sup> Ind. Antiq., II, 354; III, 129.

<sup>5.</sup> Dans Varâha Mihira (sixième siècle) Brihat Samhitâ, IX, 19, éd. Kern, nagna, « nu », est la désignation officielle du yati jaina.

quelques-uns de ses premiers disciples ont même rompu avec lui pour ce motif, et on sait que la tradition le fait mourir lui-même d'une indigestion de chair de porc. Au sujet d'une autre pratique également réprouvée par le Buddha, le suicide religieux, les Jainas ont varié. Un de leurs livres canoniques le condamne: « le suicide accroît la vie », est-il dit énergiquement dans la Bhagavati <sup>1</sup>. Mais, d'autre part, des inscriptions recueillies dans des sanctuaires du Dékhan ne laissent aucun doute sur la fréquence de cette coutume chez les Jainas du Sud pendant une longue période du moyen âge<sup>2</sup>.

C'est encore au bouddhisme que nous sommes ramenés, si nous examinons la doctrine générale des Jainas. Les points essentiels. la conception du monde et la philosophie de la vie sont à peu de chose près les mêmes de part et d'autre. Comme les bouddhistes, les Jainas sont athées. Ils n'admettent pas de créateur; le monde est éternel, et ils nient expressément la possibilité d'un être parfait de toute éternité. Le Jina est devenu parfait, il ne l'a pas toujours été. Comme les bouddhistes du Nord, cette négation ne les a pas empêchés ou, du moins, n'a pas empêché certains d'entre eux de revenir à une sorte de déisme et, de même que dans les livres du Népal on voit surgir un Âdibuddha, un Buddha suprême, on trouve dans des documents épigraphiques du Dékhan un Jinapati, un Jina suprême qualifié de créateur primordial<sup>3</sup>, contrairement aux déclarations les plus nettes tirées de leurs écrits les plus autorisés. L'ensemble des êtres se divise en deux catégories, animés et inanimés. Les êtres animés sont formés d'une âme et d'un corps, et ces âmes, radicalement distinctes de la matière, sont éternelles. C'est là un des points essentiels peu nombreux où la doctrine jaina s'écarte du bouddhisme. Elle se rapproche beaucoup par contre de la conception Sâmkhya, et elle explique d'une manière toute semblable comment l'âme, qui est pure intelligence, est néanmoins en proie à l'illusion et condamnée de ce chef à subir le joug de la matière à travers une série indéfinie d'existences. Ce n'est donc pas le fait d'être qui est le mal aux yeux des Jainas ; c'est la vie qui est mauvaise, et le Nirvana pour eux n'est pas l'anéantissement de l'âme, mais bien sa délivrance et son entrée dans la béatitude sans fin. La voie du Nirvâna est naturellement révélée par le Jina. Les moyens d'y arriver constituent le Triratna, les « trois joyaux »: 1º la foi

<sup>1.</sup> Apud A. Weber, Ueber ein Fragment der Bhagavati, 2007 theil, p. 267.

<sup>2.</sup> Inscriptions de Cravana Belgola, ap. Ind. Antiq., II, 322; III, 153.

<sup>3.</sup> Ind. Antiq., VII, p. 106, 1. 51.

JAINISME 135

parfaite ou la foi dans le Jina; 2º la science parfaite ou l'intelligence de sa doctrine; 3º la conduite parfaite ou l'observation rigoureuse de ses préceptes. Sous une forme à première vue sensiblement différente, on reconnaît là aisément le Triratna des bouddhistes, à savoir: «Le Buddha, la Loi et le Samgha ». On surprend ainsi d'un bout à l'autre entre les deux croyances comme une préoccupation constante de ne pas trop se ressembler, qui, plus encore que leurs rencontres manifestes, établit leur étroite parenté. Le développement de « la conduite parfaite », par exemple, est l'exact pendant de la morale et de la discipline bouddhiques. Mais, à l'exception d'un petit nombre de points tels que la classification des mérites et des péchés, qui est la même, tout y est transposé : les mêmes choses sont appelées de noms différents et les mêmes noms y désignent des choses différentes. On dirait deux mosaiques de dessins divers, mais faites de pièces semblables. Comme point de détail, on remarquera que les Digambaras s'accordent avec les bouddhistes pour dénier aux femmes la capacité d'atteindre au Nirvâna, tandis que les Cvetâmbaras la leur reconnaissent<sup>1</sup>. En ceci encore, les premiers paraissent avoir conservé plus fidèlement la doctrine primitive. Enfin, la négation de la réalité objective des concepts de l'esprit, qui est une des doctrines fondamentales des bouddhistes, a son pendant dans le probabilisme des Jainas. Ceux-ci soutiennent, en effet, qu'on ne peut rien affirmer ni nier absolument d'un objet et qu'un prédicat n'exprime jamais plus qu'une possibilité. Aussi les brahmanes, qui appellent les Baud-

<sup>1.</sup> Le canon des Digambaras est très différent de celui des Çvetâmbaras (G. Bühler, Ind. Antiq., VII, p. 28), et celui des Digambaras du Nord l'est presque autant de celui des Digambaras du Sud (Burnell, ibid., II, p. 354). Pour le canon des Çvetâmbaras du Nord, le seul dont nous connaissions quelque chose, cf. les listes de Bühler (Jacobi, The Kalpasütra, p. 14), de Klatt et de Jacobi (Zeitschr. d. D. Morgenl. Gesellsch., XXXIII. pp. 478, 693). Ce canon comprend quarante-cinq Âgamas ou textes composant la loi: onze Angas (ce sont par excellence les livres sacrés, réunis, suivant la tradition, au quatrième siècle avant Jésus-Christ, par le Samgha de Pâțaliputra; la Bhagavati est un des Angas); douze Upângas, ou traités auxiliaires (un d'eux, la Sûryaprajñapti, qui traite d'astrologie et de calcul, a été l'objet d'une longue analyse par A. Weber, Ind. Stud., X, pp. 294 sq.); dix Prakirnakas, ou miscellanea; huit Chedas, ou sections, fragments; et quatre Mulasutras ou Sutras fondamentaux. Les Jainas eux-mêmes admettent que toute cette littérature est de formation secondaire; que dès le second siècle après la mort du fondateur, tous leurs anciens livres (les quatorze Pûrvas) étaient perdus, et que le canon maintenant accepté ne fut compilé qu'au commencement du sixième siècle ap. J.-C., par le Samgha de Valabhî, sous la direction de Devarddhiganin Cette rédaction elle-même semble avoir subi plus tard encore des altérations notables. Jacobi, The Kalpasütra, pp. 14 sq., 30.

dhas des çûnyavâdins « ceux qui affirment le vide », désignent-ils les Jainas par le terme de syâdvâdins « ceux qui disent peut-être ».

Mais où le parallélisme des deux religions devient réellement embarrassant, c'est quand on passe à leurs traditions, à celles surtout qui concernent leurs fondateurs respectifs. La légende de Vardhamâna ou, pour le désigner par son titre le plus usité, de Mahâvîra, « le grand héros », le Jina de l'âge actuel, présente des points de contact si nombreux et d'une nature si particulière avec celle de Gautama Buddha, qu'on est invinciblement amené à conclure qu'il s'agit dans l'une et dans l'autre d'un seul et même personnage 1. Tous deux ils sont de race royale; les mêmes noms reparaissent parmi leurs parents et leurs disciples; le même pays les a vus naître et mourir, et à la même époque. Le Nirvâna du Jina correspond en effet officiellement à 526, celui du Buddha à 543 avant Jésus-Christ, et en tenant compte des incertitudes inhérentes à ces déterminations (on sait que l'année vraie de la mort du Buddha tombe entre 482 et 472 avant Jésus-Christ), les deux dates peuvent être considérées comme identiques 2. Des coıncidences toutes semblables se produisent dans la suite des deux traditions. De même que les bouddhistes, les Jainas prétendent avoir été protégés par les princes Mauryas. Les premiers ont eu Açoka; les seconds se réclament de Sampadi, son petit-fils, et même de son aïeul Candragupta qui, d'après les traditions du Sud, se serait fait ascète Jaina 3. Presque toujours une contrée qui est une terre sainte pour les uns, est aussi une terre sainte pour les autres, et leurs sanctuaires sont voisins dans le Bihâr, dans la presqu'île de Gujarât, au mont Abu en Râjastan et ailleurs. En présence de cet ensemble de conformités de doctrine, d'organisation, de pratiques et de traditions, la conclusion qui semble inévitable c'est que l'une des deux religions est une secte et en quelque sorte la copie de l'autre. Cela étant, si on songe aux relations multiples qu'il y a jentre la légende du Buddha et les traditions brahmaniques,

<sup>1.</sup> Cf. A. Weber, Ueber das Çatruñiayamáhâtmyam, p. 2; H. Kern, Over de Jaartelling der zuidelijke Buddhisten, p. 28.

<sup>2.</sup> Pour les computs variés ayant cours parmi les Jainas, cf. Jacobi, The Kalpasûtra, pp. 8 et 30. Un d'entre eux donne pour la mort de Mahâvîra une date qui ne diffère que d'une douzaine d'années environ de la vraie date de la mort du Buddha; l'autre, qui est empruntée à la tradition des Digambaras, donne une date qui n'est différente que de deux ans de la date officielle, mais fausse du Nirvâna singhalais. Ce sont là de très surprenantes coincidences.

<sup>3.</sup> Ind. Antiq., III, p. 155.

JAINISME 137

relations qui font défaut à la légende de Mahâvîra; si on considère de plus que le bouddhisme a pour lui l'autorité des édits d'Açoka et que dès lors, au troisième siècle avant notre ère, il était en possession d'une littérature dont quelques titres nous ont été transmis1, tandis que les plus anciens témoignages irrécusables en faveur du jainisme ne remontent pas au delà du cinquième siècle après Jésus-Christ (car la mention des Nirgranthas dans les édits d'Açoka ne constitue qu'une probabilité, et l'application aux Jainas d'une inscription de Mathurâ du premier siècle est douteuse<sup>2</sup>), si on considère en outre que la principale langue sacrée des bouddhistes, le pâli, est presque aussi ancienne que ces édits, tandis que celle des Jainas, l'ardha-magadhi, est un dialecte pracrit notablement plus jeune3; si on ajoute à tout cela les inductions très peu sûres, il est vrai, dans l'état actuel des connaissances, que fournissent les caractères internes du jainisme, sa systématisation plus avancée, sa tendance à tout amplifier, sa préoccupation constante de se vieillir, on n'hésitera pas à reconnaître que le bouddhisme est celui des deux qui a le plus de droits à être tenu pour l'original 4. Nous devons ajouter toutesois que le savant qui connaît le mieux la littérature encore inédite des Jainas du Nord, G. Bühler, pense avoir acquis la preuve que les traditions concernant Mahâvîra remontent à un personnage réel, différent de Gautama Buddha et à peu près son contemporain, dont le nom véritable aurait été le Nirgrantha Jñàtiputra, « l'ascète des Jñàtis », Jñâti désignant le clan râjpoute auquel le Nirgrantha aurait appartenu<sup>5</sup>. Ce fait, s'il était parsaitement établi, serait évidemment

- 1. Inscription de Bairat ap. Corpus Inscript. Indic., pl. XV.
- 2. A. Cunningham, Archæological Survey, t. III, p. 35. La nudité de la figure n'est peut-être pas décisive en faveur d'une origine jaina. Cf, cependant, ibid., t. I, p. 94.
  - 3. Pour l'âge des écrits jainas, cf. H. Jacobi, Kalpasútra, Introd., p. 15.
- 4. Colebrooke avait adopté la solution opposée, Miscellaneous Essays, t. II, p. 276, éd. Cowell. H. H. Wilson, au contraire, ne croyait pas les Jainas plus anciens que le huitième ou le neuvième siècle, Select Works, t. I, p. 334.
- 5. Ind. Antiq., VII, p. 143. Depuis, H. Jacobi, qui partage avec Bühler l'honneur de cette découverte, l'a exposée avec plus de détails, Kalpasâtra, p. 6. Il suit de cette recherche que, à l'époque de la rédaction du Kalpasûtra, les Jainas, en fait, reconnaissent comme leur fondateur le Nirgrantha Nâtaputta (le Jñatiputra des livres du Népal-Nâyaputta en pracrit jaina), un des six Titthiyas ou faux docteurs que les livres bouddhiques font contemporains du Buddha (cf. sapra, p. 115). Il resterait toutefois à établir quelle est la valeur de cette tradition et jusqu'à quel point elle est indépendante de celle des bouddhistes qui, à son tour, sur ce point particulier des six Titthiyas, n'est pas moins artificielle. En attendant l'étude plus approfondie de l'ancienne littérature jaina, dont, grâce à G. Bühler, la bibliothèque de Berlin possède une collec-

d'un grand poids, et il n'en faudrait pas beaucoup de semblables pour modifier singulièrement les conclusions qui précèdent. Mais, à lui seul, il ne saurait prouver ni l'autorité de la biographie du Jina, ni surtout l'originalité du jainisme, lequel, au point de vue de la filiation des doctrines, n'en reste pas moins pour nous, jusqu'à nouvel ordre, une secte issue du bouddhisme.

A quelle époque cette secte est-elle arrivée à une existence vraiment indépendante? Pour répondre à cette question, il faudrait pouvoir dire d'abord ce qu'a été le jainisme primitif, et c'est la un problème qui ne sera abordable que quand on aura accès aux livres fondamentaux de la secte. Jusqu'à présent on est réduit à cet égard aux témoignages externes. Nous avons vu déjà que les Nirgranthas des inscriptions d'Açoka étaient, selon toute probabilité, sinon des Jainas, du moins des ancêtres du jainisme actuel. Par ses caractères philologiques, la langue sacrée de la secte nous reporterait pour l'origine de sa littérature, à une époque inférieure de plusieurs siècles au début de notre ère. Dès le cinquième siècle par contre, nous trouvons les Jainas solidement établis jusqu'à l'extrémité de la péninsule, et c'est à eux et aux bouddhistes, qui les avaient précédés du reste dans ces contrées, que remonte la première culture littéraire des langues canarèse et tamoule. Au septième siècle, du temps de Hiouen-Thsang, ils étaient la secte dominante dans le Dékhan. Aujourd'hui leur nombre est beaucoup réduit (environ un demi-million), et comme Église, ils sont en décadence. Mais ils forment toujours encore des agglomérations notables dans le Sud, où ils sont en général agriculteurs, et dans l'Hindoustan occidental, où ils se livrent de préférence au commerce et où leurs communautés, riches pour la plupart, ne présentent plus guère de traces de l'ascétisme primitif. Dans presque toutes les grandes villes, de Lahore à Bombay et à Calcutta, on les trouve établis comme négociants ou banquiers, et cette aptitude particulière pour le trafic ne laisse pas de rappeler le grand

tion presque complète, étude dont les résultats projetteront une nouvelle lumière sur le sujet, nous devons confesser que les données réunies par Jacobi ne nous semblent pas confirmer absolument l'autorité de la tradition jaina, et que, en ajoutant de nouvelles coïncidences à celles que nous connaissons déjà, elles tendent plutôt à fortifier le soupçon d'emprunts nombreux dans le prétendu original jaina. Comparer, pourtant, les récentes observations de Jacobi, Indian Antiquary, IX, p. 158 : spécialement les curieux parallélismes sur lesquels il attire l'attention, entre les opinions que les livres bouddhiques attribuent au Nirgrantha et les doctrines en vogue parmi les Jainas. Suivant ces récentes recherches, l'orthographe exacte du nom doit avoir été Jñā-

JAINISME 139

rôle que les marchands, les orfèvres, les armateurs jouent dans les légendes et dans les inscriptions bouddhistes. Dans le Bihâr, leur pays d'origine, où le sanctuaire de Pârasnâth (forme vulgaire de Pârçvanâtha, l'avant-dernier Jina) est toujours encore un but de pèlerinage 1, ils ont à peu près disparu comme population sédentaire 2. — Il serait aisé de former des conjectures pour expliquer cette survivance des Jainas, en présence du sort si différent des bouddhistes. Nous n'en hasarderons qu'une seule. Quelle que soit la date des origines premières du jainisme, son avènement comme religion est postérieur à celui du bouddhisme et historiquement il est plus jeune. Il a pu atteindre ainsi l'époque de la domination musulmane qui a eu pour effet d'arrêter la propagande de l'hindouisme et qui, en poussant indirectement au morcellement religieux, politique et social de la nation, a été partout conservatrice des minorités, des petites associations et des petites Eglises.

triputra. Jacobi est également disposé à croire maintenant que Mahavira n'a été que le réformateur de la secte et que cette dernière remonte en réalité aussi haut que Parçvanatha, l'avant-dernier Jina, si ce n'est plus haut encore.

- 1. Cf. Hunter, A Statistical Account of Bengal, t. XVI, p. 216.
- 2. Des restes, pour la plupart extrêmement dégénérés et dont quelques-uns ont perdu tout souvenir de leur origine, sont dispersés sous le nom de Sarâks, Sarâvâks (= Çrâvaka) dans les districts Sud-Ouest du Bengale et les états tributaires qui en dépendent. Hunter, op. cit., vol. XVI, p. 381; vol. XVII, p. 291.

## HINDOUISME

La secte, essence même de l'hindouisme. Place qu'y occupent le Veda et l'ancienne tradition. Ròle qu'y jouent les brahmanes. Ils ont adopté et dominé les religions nouvelles, mais sans jamais les avoir entièrement en leur dépendance.

Les religions sectaires ou néo-brahmaniques que nous comprenons sous la dénomination générale d'hindouisme, et qui de nos jours sont professées par environ 180 millions d'hommes i dans l'Inde britannique, dans le Népal, à Ceylan, dans l'Indo-Chine, aux îles de la Sonde, à l'île Maurice, au Cap, et jusqu'aux Indes occidentales où elles ont été introduites par les coolies, ne forment pas un ensemble aussi homogène que le vieux brahmanisme ni, à plus forte raison, que le bouddhisme et le jainisme. Malgré les tentatives qui ont été faites à diverses époques et à des points de vue différents pour les ramener à une sorte d'unité, elles ont constamment résisté à tout essai de systématisation. Elles constituent une masse flottante de croyances, d'opinions, d'usages, de pratiques, de notions religieuses et sociales où l'on retrouve bien un certain fonds commun et un air prononcé de famille, mais d'où il serait bien difficile de dégager une véritable définition. Actuellement il est à peu près impossible de dire au juste ce qu'est l'hindouisme, où il commence et où il finit. La diversité en est l'essence même et sa véritable expression est la secte, la secte constamment mobile et poussée à un état de division dont rien n'approche dans aucune

<sup>1.</sup> Le recensement de 1872 compte dans l'Inde britannique, sur un total de 245 millions, 140 millions d'Hindous. Dans ce chiffre ne sont pas comprises les populations à demi assimilées, qui, socialement, sont exclues de l'hindouisme, mais qui, au point de vue religieux, ne sauraient en être nettement séparées.

autre forme religieuse. Dans le passé, ce morcellement a sans doute été moindre, mais, aussi haut qu'on remonte, on trouve ou du moins on devine un état de choses qui a dù ressembler plus ou moins à ce qui s'observe aujourd'hui. Aussi, dans l'examen qu'il nous reste à faire de ces croyances, ne saurait-il être question de descendre jusqu'à l'unité sectaire, bien que ce soit la seule vraie au fond; mais, pour ne pas nous perdre dans un détail infini ou dans des énumérations insignifiantes, nous serons obligé de rester dans les généralités et de procéder par catégories.

A plusieurs reprises déjà nous avons eu occasion de caractériser la position de ces religions par rapport à celles qui les ont précédées, ou dont le développement a été contemporain du leur. De même que le bouddhisme, elles ont dû en général leur essor à l'insuffisance de la vieille théologie brahmanique, dont les divinités s'étaient effacées peu à peu derrière des abstractions trop subtiles pour la conscience des masses. Mais, à l'inverse de la secte de Câkyamuni, elles n'ont pas ouvertement rompu avec le passé. Elles prétendent au contraire le continuer ou, plutôt, elles se donnent pour ce passé mème. La plupart elles se disent basées sur le Veda, avec lequel au fond elles n'ont presque rien de commun, qu'elles ont remplacé par une littérature toute différente, mais que, en dépit d'aveux contraires qui leur échappent parfois1, elles n'en continuent pas moins d'invoquer comme leur autorité suprême. Et, jusqu'à un certain point, il y a du vrai dans cette prétention. Elles ont toujours largement puisé à ce vieux fonds, lui empruntant en partie leurs formules, leurs usages, leurs légendes et jusqu'à leurs doctrines, le défigurant presque toujours, mais arrivant aussi parfois, dans leurs formes plus savantes, à se fondre plus ou moins avec lui. Leur culte propre, par exemple, est radicalement distinct du culte brahmanique : ce dernier pourtant n'est pas aboli pour cela. Au fond, il est vrai, elles le dédaignent et elles finiront par le tuer. Mais dès qu'elles ont intérêt à le faire, elles en vantent l'excellence. Dans la Bhagevad-Gità, Krishna déclare expressément qu'il considère tout acte religieux accompliavec foi comme adressé

<sup>1.</sup> Par exemple, Mahâbhârata, I, 269, il est dit que les dieux ayant mis dans une balance, d'un côté les quatre Vedas, de l'autre le seul Mahâbhârata, celui-ci l'emporta sur les quatre Vedas. L'Agni-Purâna, I, 8-11, déclare qu'il est la révélation du brahman suprème, dont le Veda n'est que l'expression inférieure. La Bhagavad-Gîtâ ne tient pas un autre langage, II, 42-45; IX, 21. C'est là un écho des Upanishads.

à lui-même 1. On pouvait ainsi être à la fois brahmaniste orthodoxe et fervent sectaire.

Ce caractère traditionnel et en quelque sorte mixte de la plupart de ces religions s'explique naturellement par le rôle prépondérant qu'y ont joué les brahmanes. Sauf en ce qui concerne l'autorité du Veda, de laquelle dépendait leur propre primauté, ceux-ci en effet n'ont pas été les conservateurs exclusifs pour qui on veut parfois les faire passer. Comme ils formaient l'aristocratie intellectuelle et religieuse de la nation, ils devaient au contraire ressentir plus vivement que d'autres l'insuffisance de doctrines vieillies et. de fait, on les trouve à la tête de toutes les nouveautés. Ici d'ailleurs ils avaient un intérêt visible à ne pas repousser des croyances qui devaient leur permettre de lutter avec avantage contre les progrès bien autrement dangereux pour eux du bouddhisme. En tous les cas et quels qu'aient pu être leurs motifs, ils se sont jetés dans le mouvement avec ardeur. Presque toute la littérature de ces religions est plus ou moins leur ouvrage et, parmi les fondateurs de sectes dont l'histoire a gardé le souvenir, il en est peu qui n'aient pas été de leur caste. Et ils ne se sont pas contentés d'être les théologiens des cultes nouveaux; ils en ont été aussi les ministres. Malgré les défenses de leurs Smritis, beaucoup d'entre eux se sont faits les desservants des temples et des idoles, les prêtres, les guides et les entrepreneurs des pèlerinages et des dévotions locales. Seulement il importe d'observer que la vieille défense n'a jamais été levée, et qu'aujourd'hui encore ceux qui exercent ces fonctions forment autant de classes inférieures que les brahmanes de haute caste méprisent, même s'ils partagent leurs croyances. et auxquels ils contestent plus ou moins le droit de porter le cordon sacré.

Il y a là, en effet, un indice qui tend à montrer que, si la caste sacerdotale a pris une part très considérable dans le développement de ces religions, celles-ci n'ont pourtant jamais été, ni à l'origine, ni depuis, entièrement en sa dépendance. Et cet indice n'est pas le seul. La partie la plus ancienne de la littérature sectaire qui, dans sa forme actuelle, est certainement l'œuvre des brahmanes, ne leur a pas toujours appartenu. Le Mahâbhârata, plusieurs Purâṇas sont mis dans la bouche de bardes profanes <sup>2</sup> et

<sup>1.</sup> IX. 24-25; VII, 20-23.

<sup>2.</sup> Les sûtas, les écuyers. Voir ce qu'en dit E. Burnouf, Bhâgavata-Pur., t. I, Préf., p. xxv.

bien qu'on les qualifie de cinquième Veda 1, on n'a jamais vu de mal à ce qu'ils fussent traduits dans les dialectes vulgaires2. Si on excepte les mantras, les formules proprement dites, où la teneur verbale est chose essentielle, il n'y a pas eu pour les sectes une langue sacrée. Des poésies populaires, chantées dans tous les idiomes de l'Inde, ont été au contraire un de leurs principaux movens de propagation et, parmi les auteurs de ces chants, qualifiés de dâsas, d'esclaves du dieu qu'ils célèbrent, beaucoup ont été et sont encore de basse caste. Le Kural de Tiruvalluvar<sup>3</sup>, cet admirable recueil de stances en langue tamoule, d'une inspiration si pure et si haute et dont les brahmanes acceptent parfaitement l'autorité, est l'œuvre d'un Pareiva 4. Il y a des légendes qui font de Vâlmîki, l'auteur du Râmâyana, un Koli, c'est-à-dire un membre d'une des tribus aborigènes les plus méprisées de la côte de Bombay. Le plus grand nom de la poésie épique et sectaire, Vyasa, l'auteur mythique du Mahabharata et des Puranas, aurait été lui-même, d'après le dire de ces ouvrages, un brahmane d'une pureté plus que contestable 5, et des récits analogues ont cours sur le compte du célèbre Camkara 6. Sans exagérer la portée de ces traditions, il est permis d'en noter la persistance. Si on les rapproche de la doctrine d'une fraternité plus large professée en somme par la plupart de ces religions, ainsi que du fait que, de nos jours encore, pas plus qu'au temps des vieilles Smritis, ces cultes ne sont tombés entièrement entre les mains des brahmanes, que certaines fonctions

<sup>1.</sup> Chândog. Up., VII, 1, 2; Mahâbhârata, III, 2247.

<sup>2.</sup> Toutes ces traductions sont très libres, la majorité même étant des adaptations plutôt que des versions véritables. Contrairement à ce qui arriva à une date ancienne pour le Veda, le formalisme de la lettre n'a jamais été porté bien loin en ce qui concerne cette littérature. Elle n'en constitue pas moins, à tous les autres points de vue, une véritable littérature sacrée. Au Népal, par exemple, c'est encore la coutume. devant les cours de justice, de placer le Harivamça sur la tête des témoins s'ils sont Hindous, la Pañcarakshî ou le Coran s'ils sont bouddhistes ou musulmans. B. H. Hodgson, Miscellaneous Essays ou Indian Subjects, vol. II, p. 226, éd. 1880.

<sup>3.</sup> C. Graul, Bibliotheca Tamulica, t. III: Der Kural des Tiruvalluver, ein gnomisches Gedicht über die drei Strebeziele des Menschen, 1856; G. de Du Mast, Maximes des Courals de Tirout-Vallouvar, ou la morale des Parias, 1854.

<sup>4.</sup> R. Caldwell, A Comparative Grammar of the Dravidian languages, Introd., p. 131, 2• éd. Tiruvalluvar signifie le saint (tiru = sanscrit çrî), Valluvar; les Valluvar sont les pûjâris ou prêtres des Parias.

<sup>5.</sup> Il est né de l'union irrégulière d'un brahmane et d'une jeune fille de la caste impure des pêcheurs, une dâsakanyâ, une fille esclave, comme elle est appelée, Bhâgavata-P., IX, 22, 20.

<sup>6.</sup> Ind. Ant., VII, p. 286.

sacerdotales, dans le Sud surtout, sont attribuées de préférence à des hommes du peuple et que les Gurus eux-mêmes, les chefs spirituels, peuvent être des membres d'une autre caste (dans les temps modernes on a même vu ce rôle tenu par des femmes 1), on s'apercevra qu'on est ici sur un terrain sensiblement différent du vieux brahmanisme, et qu'un certain élément populaire n'est pas à méconnaître dans ces religions. L'examen de leur théologie nous conduira à la même conclusion.

1. Voir plus loin pour Mirâ Bâi (seizième siècle), Sahaji Bâi (dix-huitième siècle); encore récemment les Kartâbhâjs du Bengale avaient pour chef une femme, Hunter, Statistical Account of Bengal, t. I, p. 74.

## I. — LES DIVINITÉS SECTAIRES

Le trait commun des religions sectaires est la suprématie de divinités nouvelles d'origine populaire et identifiées avec Rudra-Çiva et Vishņu. Çaivas et Vaishņavas. Rôle grandissant de Rudra dans le Veda: le Çatarudriya. Çiva et Devî et leur entourage. L'avènement de Vishņu à la suprématie coincide avec l'apparition de Krishņa. Vishņu et Lakshmi. Théorie des Avatâras. Mythes et cycle de Krishņa. Mythe et cycle de Râma. Formées des mêmes matériaux que celles de l'ancienne religion, les divinités nouvelles sont d'une personnalité plus résistante avec une tendance marquée vers le monothéisme. Combinaisons diverses de ces divinités entre elles et avec les données de l'ancienne théologie et de l'ancienne spéculation. La triade Brahmâ-Vishņu-Çiva. Son caractère théorique et littéraire. Les vrais objets de la théologie sectaire sont Çiva et Vishņu avec leurs contre-parties féminines. Un quatrième terme superposé à la Triade. La Triade réduite à deux termes: Harihara.

Le caractère commun de la plupart de ces religions est le culte de divinités nouvelles mises au-dessus de toutes les autres et dont la conception très concrète et très personnelle aboutit à des sortes de biographies. Ces divinités sont identifiées, soit avec Çiva, qui lui-même se rattache au dieu védique Rudra, soit avec Vishņu et, selon que les unes ou les autres sont élevées au rang suprême, les religions sont dites civaïtes ou vishnouites, et leurs sectateurs respectifs qualifiés de çaivas ou de vaishṇavas. La genèse de ces religions est extrêmement obscure. Les écrits védiques les rencontrent et les côtoient pour ainsi dire dans la période même de leur formation; mais ils les traitent plus ou moins en étrangères et les détails qu'ils nous ont conservés sont plutôt faits pour irriter notre curiosité que pour la satisfaire.

Des deux divinités principales, Çiva « le Propice », bien que son nom se rencontre à peine dans le Veda, est encore celle dont on

peut le mieux suivre la formation 1. Déjà dans l'Atharva-Veda on voit grandir le rôle de Rudra, la vieille divinité de l'ouragan, le père des Maruts, qui sera absorbé par Çiva. On l'invoque comme le maître de la vie et de la mort et, de préférence à sa nature bienfaisante qui domine dans les Hymnes du Rig, on exalte ses aspects terribles et meurtriers. On l'identifie plus fréquemment avec Agni, le feu concu comme élément destructeur<sup>2</sup>. A ses côtés apparaissent Bhava « le Prospère », Carva « l'Archer », qui se fondront tous deux dans la personne du nouveau dieu, et Kala, le Temps qui produit et dévore toutes choses, et qui sera lui aussi un des éléments ou des « formes » de Civa, est invoqué comme le premier principe de tout ce qui existe. Dans le Yajur-Veda l'identification de Rudra avec Agni est devenue courante. Il reçoit les noms d'Içàna, d'Içvara « le Seigneur », de Mahâdeva « le grand dieu ». En même temps apparaissent les légendes qui relatent sa naissance, ses victoires sur les Asuras dont il détruit le Tripura, la «triple cité » terrestre, aérienne et céleste; d'autres qui le montrent faisant irruption au milieu des dieux et s'emparant de vive force des offrandes de leur sacrifice. Civa héritera de tout cela, et de ces récits qui formeront le fond de sa biographie, et de cette affinité avec le Feu qui, dans le Mahâbhârata encore, est une de ses « formes ». De cette parenté il restera en outre des traces dans la plupart de ses noms qui sont aussi des noms d'Agni; dans les noms de sa contre-partie féminine qui sont ceux des flammes ou des « langues » d'Agni; dans l'épithète obscure de Tryambaka 3 « celui qui a trois mères », où il y a peut-être un souvenir de la triple naissance d'Agni; dans plusieurs légendes, par exemple dans celle de Skanda, le dieu de la guerre. qui est à la fois son fils et celui d'Agni, et enfin dans un de ses

<sup>1.</sup> J. Muir a consacré tout le quatrième volume de ses Sanskrit Texts (2° éd., 1873) à l'histoire des deux grandes divinités sectaires. Nous ne pouvons mieux faire que de renvoyer une fois pour toutes à la riche collection de passages qu'il a rassemblés des Samhitàs du Rig et de l'Atharva-Veda, des Brâhmaṇas, du Mahâbhârata, du Râmâyaṇa et des Purâṇas. On y trouvera également réunies les opinions des principaux savants qui se sont occupés de cette matière, en première ligne, Lassen et A. Weber.

<sup>2.</sup> Agni est un des noms de Çiva, Taitt. Samh., I, 4, 36. Comparer Taitt. Âr., III, p. 21.

<sup>3.</sup> Déjà RV., VII, 59, 12 (= Ath. V., XIV, 1, 17; Vâj. S., III, 60; Taitt. S., I, 8, 6, 2), dans un vers ajouté après coup et pour lequel il n'y pas de pada. Les mss. du commentaire de Sâyaṇa varient sur ce vers. Quelques-uns le passent sous silence; ceux qui l'expliquent rendent tryambaka par « producteur des trois mondes », ou par « père des trois dieux, Brahmâ, Vishṇu et Rudra », ou, ce qui est l'explication ordinaire, par « celui qui a trois yeux ». Le Nirukta, XIV, 35 (pariçishţa), et le Rigvidhâna le rendent simplement par Rudra, Mahâdeva.

principaux attributs, le trident, qui est un symbole de l'éclair. Dans un autre de ses attributs, dans le troisième œil qu'il porte au milieu du front et d'où s'échappe une flamme qui doit un jour dévorer le monde, on reconnaît de même l'œil du Cyclope et la trace d'une ancienne affinité solaire. Cependant quelque grande figure que Rudra fasse parfois dans ces textes, non seulement il n'y arrive pas à la souveraineté, mais il ne s'élève pas au-dessus du niveau moyen des dieux. Dans ces diverses données il n'y a rien qui dépasse la mesure ordinaire du syncrétisme des Brâhmanas, et, si elles fournissent certains éléments de Civa, elles sont loin de suffire à l'explication de son être. Cette explication, il nous semble au contraire qu'elle est suggérée dans un autre texte d'apparence assez moderne, mais qui a trouvé place dans toutes les recensions du Yajur-Veda, le Catarudriya, l'hymne aux cent Rudras 1. Dans ce morceau, qui est une de ces invocations en forme de litanies si fréquentes dans la littérature postérieure, Rudra apparaît avec tous les caractères d'une divinité franchement populaire, associée à tous les côtés de la vie rude et troublée qui de temps immémorial a été celle de l'Inde. On l'invoque lui et ses ganas, les « troupes » auxquelles il commande<sup>2</sup>, pour la protection de la maison, des champs, des troupeaux, des chemins. Il est le patron des gens de métier, des charrons, des charpentiers, des forgerons, des potiers, des chasseurs, des bateliers : il est lui-même un rusé marchand. Mais il est aussi le chef des armées, le dieu des braves, des fantassins et de ceux qui combattent sur des chars, de tous ceux qui vivent de l'arc, de la lance et de l'épée. C'est son cri qui retentit dans la mêlée, et sa voix qui résonne dans le tambour de guerre3. Étant soldat, il est bandit, car en Orient c'est un peu la même chose: il est le patron des voleurs, des maraudeurs, des brigands, de tous ceux qui vont la nuit par troupes et qui vivent de rapine. Il est aussi le dieu des mendiants et des fakirs, de ceux qui portent les cheveux longs et nattés et de ceux qui se rasent la tête. Il est omniprésent par lui-même ou par les esprits innombrables auxquels il commande, dans les maisons et aux champs, dans les

<sup>1.</sup> Taitt. S., IV, 5, 1-11; Vâj. S., XVI, 1-66; Kâţhaka, XVII, 11-16. Le morceau forme aussi une Upanishad spéciale. Il a été traduit par A. Weber, *Ind. Stud.*, II, 32, et par J. Muir, *Sanskrit Texts*, IV, 322.

<sup>2.</sup> Ces ganas sont appelés eux-mêmes Rudras. Leur nombre est diversement indiqué: le Bhâgavata-Purâna, VI, 6, 17, les compte par dizaines de millions.

<sup>3.</sup> Cf. Ath. V., V, 21. Sur les monnaies des rois indo-scythes, Çiva est figuré portant un tambour. Lassen, Ind. Alterthumsk., t. II, pp. 839, 841, 2• éd.

rivières et dans les fontaines, dans le vent et dans le nuage qui passent, dans l'herbe qui pousse, dans l'arbre qui verdoie, dans la feuille qui tombe. Mais il réside surtout dans les forêts et dans les solitudes et il règne sur les montagnes. On ne saurait rien imaginer de plus vivant que la figure qui se dégage de ce morceau d'un réalisme si brutal, mais rien aussi de moins brahmanique. Dans cette interminable série d'épithètes, où l'on trouve presque tous les noms de Civa, il ne se rencontre pas une seule expression rituelle, pas une allusion à un usage sacré. Ce Rudra qui « se manifeste à des bouviers et à des porteuses d'eau », est déjà bien le Civa dont le culte pourra se célébrer sans brahmanes, et à qui ses adversaires reprocheront parsois d'être le dieu des cûdras et des gens de rien2. Sans doute, ici non plus, il n'est pas encore une divinité souveraine; mais il est comme marqué pour le devenir, et on entrevoit quelles raisons ont dù décider les brahmanes à le choisir entre tant d'autres pour l'élever à ce rang. Ils n'auront qu'à l'adopter pleinement, qu'à infuser pour ainsi dire leur théologie et leur métaphysique à cette figure sauvage si vivante dans la conscience populaire, et elle sera réellement Mahâdeva, le Grand dieu3.

Cette adoption était un fait accompli plusieurs siècles avant notre ère. Dans le Mahâbhârata, qui pourtant, dans sa rédaction actuelle, est plutôt vishnouite, le culte le plus répandu est celui de Çiva 4. C'est le Dionysos de Mégasthènes, qui rapporte qu'on l'adorait surtout dans les montagnes, le culte rival d'Héraclès ou de Kṛishṇa étant dès lors dominant dans la plaine gangétique 5. Il est élevé bien au-dessus de la foule des dieux: pour ses sectateurs il est le plus grand de tous; pour tout le monde il est un des plus grands

<sup>1.</sup> Cette observation s'applique du reste en général au personnage de Rudra dans l'Atharva-Veda et dans les Brâhmaṇas. Il semble que ce dieu y ait pour ainsi dire plus de corps que les autres.

<sup>2.</sup> Muir. Sanskrit Texts, IV, p. 377. Vasishţa-Smriti citée par Banerjea, Nârada-Pañca-râtra, Préf., p. 5.

<sup>3.</sup> L'hypothèse récemment reprise par Wurm, Geschichte der indischen Religion, que Çiva est une divinité non-aryenne, ou pour être plus précis, dravidienne, est inadmissible. Tout ce que nous pouvons dire (et la même chose est vraie de Vishņu) c'est que sous plus d'un des Mahâdeva locaux git, caché, un vieux culte aborigène, mais ces substitutions n'ont pas affecté du tout la conception générale du dieu. Pour quelques-unes de ses contre-parties féminines, une dérivation étrangère est plus probable. Cf. infra, p. 181.

<sup>4.</sup> Lassen, Ind. Alterthumsk., I, 922. Muir, Sanskrit Texts, IV, 283.

<sup>5.</sup> Megasthenis Indica, p. 135, éd. Schwanbeck. Lassen, Ind. Alterthumsk., I, 795; 925. Cette interprétation du passage de Mégasthène a été contestée par A. Weber, Ind. Stud., II, 409.

et qui n'a d'égaux ou de supérieurs à lui que Brahmâ ou Vishnu. Il trône sur le Kailâsa, la montagne fabuleuse du Nord, par delà l'Himavat, entouré et servi par les Yakshas et par une multitude de génies de nature et de formes diverses, qui obéissent aux ordres de son fils adoptif Skanda, le dieu de la guerre et le nourrisson des Pléiades, de Ganeca, le « chef des troupes », le dieu à la tête d'éléphant, l'inspirateur des ruses et des bons conseils, devenu plus tard le patron des lettres et des lettrés, de Kubera le dieu des trésors, de Vîrabhadra « le vénérable héros », personnification de la fureur guerrière, dont le culte est fort répandu dans le Dékhan et qui est regardé parfois comme une « forme » de Civa même. On parle diversement de sa naissance, mais en réalité il est éternel: il est Mahâkâla, le Temps sans bornes qui engendre et dévore toutes choses 1. Comme producteur, il a pour symboles le taureau et le phallus, ainsi que la lune qui lui sert de diadème. Comme destructeur, il revêt des « formes » terribles; il est armé du trident et il porte un collier de crânes. Il est assimilé à Mrityu, la Mort<sup>2</sup>, et son vieux surnom de Paçupati, de « Seigneur des troupeaux », prend le sens sinistre de « Maître du bétail humain », peut-être celui de « Maître des victimes », car plus que tout autre dieu il est cruel et il exige un culte sanglant3. Il est le chef des Bhûtas, des Piçâcas, des esprits malfaisants, des goules et des vampires qui hantent les places d'exécution et celles où l'on brûle les morts, et il rôde avec eux à la tombée de la nuit4. Il y a un côté orgiaste dans sa nature : il est Bhairava, le dieu de la folie furieuse qui, revêtu de la peau sanglante d'un éléphant, mène la danse sauvage du tândava 5. Mais il est aussi par excellence le dieu de l'ascétisme et des austérités. Il est le chef des vogins; comme eux il va nu, le corps barbouillé de cendres, ses longs cheveux tressés et ramenés en nœud sur le sommet de la tête. Les légendes sont pleines de ses mortifications épouvantables, et elles racontent comment d'un seul regard de son œil de Cyclope, il réduisit en cendres Kâma,

<sup>1.</sup> Sous cette forme, il avait un sanctuaire célèbre à Ujjayini en Mâlava, Meghadûta, 35.

<sup>2.</sup> Plusieurs des personnages de sa suite, tels que Bhringin et Kâla sont figurés sous la forme de squelettes, comme, par exemple, à Bâdâmi et à Elurâ. *Indian Antiq.*, VI, 359; Cave Temples, pp. 433 sq., et planche LXXII.

<sup>3.</sup> Ath. V., XI, 2, 9; Açvalâyana Gri. S., IV, 8; Pâraskara Gri. S., III, 8. Mahâbhârata, ap. Muir, Sanskrit Texts, IV, 284; 288.

<sup>4.</sup> Bhagavata Pur., III, 14, 22 sq.

<sup>5.</sup> Cf. Meghadûta, 37; Câmuṇḍâ, une des terribles formes de Devî, est aussi dépeinte ainsi au cinquième acte de Mâlatî-Mâdhava.

l'Amour, qui avait osé porter le trouble dans son cœur. A ses côtés trône Umâ « la Gracieuse », fille de l'Himavat, qui déjà dans quelques passages védiques est l'épouse de Rudra, tandis qu'Ambikâ « la Bonne mère », qui maintenant est identifiée avec elle, n'y est encore que la sœur du dieu. Comme son époux, dont elle est l'exacte contre-partie, elle a beaucoup de noms et beaucoup de « formes ». On l'adore comme Devi « la Déesse », Pârvati « la Fille de la montagne », Durgâ « l'Inaccessible », Gauri « la Brillante », Sati « l'Épouse dévouée », Bhairavi « la Terrifiante », Kâli « la Noire », Karalâ « l'Horrifique », et sous une infinité d'autres dénominations qui expriment sa double nature de déesse de la vie et de la mort.

Si, pour Civa, la littérature védique fournit quelques données qui permettent d'entrevoir le mode de formation de sa personnalité et de conclure à la coexistence probable de son culte à l'état de religion populaire, elle ne nous a conservé par contre aucun indice semblable au sujet de son rival, le Vishnu sectaire. Vishnu, il est vrai, la vieille personnification du soleil, est déjà dans les Hymnes un dieu de premier ordre et, dans plusieurs passages, on le trouve revêtu d'une sorte de souveraineté. Mais c'est là une distinction qu'il partage avec d'autres divinités et dont les écrits postérieurs paraissent même se souvenir fort rarement. Quand le Soleil est invoqué comme dieu suprême, c'est de préférence sous d'autres noms, sous celui de Savitri par exemple, dans l'Atharva-Veda sous celui de Rohita, « le Rouge 1 », et plus tard les sectateurs de religions strictement solaires l'adoreront sous ceux de Sûrya et d'Âditya. Dans les nombreuses légendes recueillies dans les Brâhmaņas et qui ont conservé tant de traits caractéristiques de la destinée des dieux, on ne voit pas davantage que Vishņu soit en train de se transformer ni d'agrandir son rôle. Ces légendes racontent avec plus de détails le vieux mythe qui lui fait parcourir ou conquérir les trois mondes en trois enjambées<sup>2</sup>; elles font de lui la personnification du sacrifice et, à ce propos, elles parlent de sa mort violente<sup>3</sup>, trait qui convient bien à une divinité solaire<sup>4</sup> et qui se retrouve dans la catastrophe finale de Krishna. Mais elles ignorent la théorie

<sup>1.</sup> XIII, 1.

<sup>2.</sup> Pour une forme toute particulière de ce mythe, cf. Çatap. Br., I, 2, 5, 1-7.

<sup>3.</sup> Muir, Sanskrit Texts, IV, p. 122 sq.

<sup>4.</sup> Il est fait souvent allusion à la mort du soleil; cf. par exemple, Taitt. S., I, 5, 9, 4; 1, 5, 4, 4. Yama, le premier qui mourut, est un personnage solaire.

des Avatâras et, dans aucun de ces récits, pas plus que dans la liturgie ou dans le rituel (nous exceptons naturellement des compilations aussi tardives que le dernier livre du Taittiriya-Âranyaka), il n'y a la moindre trace d'un acheminement de Vishnu vers le rang suprême. Dans la poésie épique au contraire, dans le Mahâbhârata, Vishnu est en pleine possession de ce rang. Mais en même temps apparaît un héros, un homme-dieu, Krishna, qui est déclaré une incarnation de son essence divine, et cette figure absolument inconnue au Veda, est sans aucun doute possible une divinité populaire. Il faut en conclure, ce semble, qu'il y a une relation entre la suprématie de Vishnu et son identification avec Krishna, et on est amené à se demander si Krishna a été assimilé à Vishnu parce que celui-ci était arrivé à occuper le premier rang, ou si la primauté du dieu brahmanique n'a pas été plutôt la conséquence de sa fusion avec le dieu populaire. De ces deux solutions, c'est la dernière qui nous paraît la plus probable<sup>1</sup>. Nous avons déjà vu que le Veda ne

1. Nous nous écartons ici sensiblement de l'opinion commune qui tend à admettre une progression assez lente et chronologiquement déterminable dans la déification de Krishņa et, ajouterons-nous de suite, de Râma. On s'appuie pour cela d'ordinaire sur les parties du Mahâbhârata et du Râmâyana où Krishna et Râma sont encore représentés comme de simples héros, où ils ne sont pas encore identifiés avec le dieu suprême. A notre avis, le mot encore est là bien souvent de trop. Non seulement par leurs parties supplémentaires, mais par tout l'ensemble de leur rédaction actuelle, les deux poèmes appartiennent à l'époque du plein développement de la théorie des Avatâras, et leurs héros sont à la fois vraiment hommes et vraiment dieux. Pour l'opinion contraire, cf. surtout A. Weber, Krishnajanmashtami, p. 316; Die Rama-tapanîya-Upanishad, p. 275; Ueb r das Râmâyana, au début. Nous ne pouvons attacher une aussi grande importance, qu'on le fait ordinairement, à l'absence de toute référence à Krishna, que Burnouf fut le premier à signaler (Introd. à l Hist. du Buddh. ind., p. 136) dans ce qu'il croyait être la plus ancienne partie des écrits bouddhiques. C'est là un mode d'argumentation qui, considérant le temps qu'il a fallu pour fixer le canon bouddhique, risque fort de nous mener un peu trop loin. Daprès ce principe nous devrions regarder la divinité de Krishna comme postérieure en date au texte que nous avons de Manu (sans parler d'autres livres du même genre), texte qui connaît pourtant les Grecs et les Chinois. Krishna paraît souvent dans les Sûtras développés du Nord et il y a même subi déjà des transformations toutes particulières. Dans le Lalitavistara il est mentionné une fois au nombre des plus grandes divinités (pp. 148, 149 de l'édition de la Bibl. Ind.); mais ordinairement il est le chef des démons noirs; et Mâra, le grand ennemi du Buddha et de sa mission, est appelé l'allié de Krishņa (ibid., pp. 175, 376, 379, etc.). Tous ces passages, dont le dernier implique une hostilité ouverte contre le krishnaïsme, se rencontrent dans les Gâthàs, texte dont de récentes recherches tendent à rétablir l'autorité. Après toutes les affinités signalées dans le livre de Senart, La Légende du Buddha, il nous semble que le bouddhisme est lui-mème témoin de l'origine ancienne, divine et toute mythique de la légende de Krishņa. Les Jainas, suivant leur habitude, ont bâti tout un système sur cette base. Chez eux, Krishna est le neuvième des Vâsudevas noirs, qui, avec les neuf Balas blancs, les neuf Vishnudvish, ou ennemis de Vishnu, les douze Cakravartins, ou fait nullement pressentir la suprématie de Vishnu. Elle ne paraît pas non plus être bien ancienne dans le Mahâbhârata, qui, en général, n'est vishnouite qu'autant qu'il est krishnaïte. Le culte le plus répandu en somme y est celui de Civa, et même, dans les épisodes les moins remaniés de ce poème essentiellement éclectique, la figure souveraine n'est encore ni Çiva ni Vishņu, mais le vieux roi des cieux Indra. Il semble donc qu'il ne reste guère de place pour le développement d'une religion purement vishnouite, d'autant moins, que le culte de Krishna paraît remonter assez haut. « Krishna le fils de Devakî » est nommé une fois du moins dans un écrit védique qui fait de lui purement et simplement le disciple d'un sage 1, et cette représentation absolument évhémérique paraît déjà moins originale que celle que montre l'épopée. Dès le deuxième siècle avant notre ère, l'histoire de Krishna était le sujet de représentations dramatiques analogues aux solennités bachiques et à nos anciens mystères2. Enfin il est extrêmement probable qu'il faut voir ce personnage dans l'Héraclès dont Mégasthènes, au début du troisième siècle avant J.-C., trouvait le culte dominant dans la plaine gangétique. Si ces conjectures sont fondées, les deux grandes divinités sectaires se seraient formées à peu près de la même manière. La religion de Vishnu serait la plus jeune, mais, comme celle de son rival, elle serait le résultat de l'adoption par les brahmanes et de la fusion avec une de leurs vieilles divinités, de dieux populaires, dans le cas spécial de Krishna, d'un héros qui était probablement à l'origine la kuladevatâ, le dieu ethnique de quelque puissante confédération de clans rajpoutes 3.

Une fois élevé au rang suprême, Vishnu devient de plus en plus étranger à son ancienne nature solaire, dont le souvenir ne persiste plus que dans quelques attributs, tels que le disque, le cakra, qui est son arme de guerre, ou que l'oiseau Garuda qui lui sert de monture et qui est resté l'objet d'un culte 4. Il trône dans son para-

monarques universels, et les vingt-quatre Arhats, forment leurs soixante-trois Çalâkapurushas: Hemacandra, Abhidhânacintâmaṇi, éd. Bœhtlingk et Rieu, p. 128. — II y a du reste pour Krishṇa des traces de plusieurs tentatives diverses de l'introduire dans le panthéon brahmanique, notamment celles qui le font venir d'un cheveu de Vishṇu ou qui l'identifient, lui et Arjuna, avec Nara et Nârâyaṇa.

- 1. Chandogya-Up., III, 17, 6.
- 2. Mahâbhâshya, ap. Ind. Stud., XIII. 353.
- 3. Lassen a été, croyons-nous, le premier à faire ressortir cette origine populaire des cultes de Vishņu et de Çiva; *Ind. Altertumsk*, t. 1. 925; t. II, 441.
- 4. Pour le mythe de Garuda, amplification de l'ancienne figure de l'oiseau solaire, cf. Mahdbhārata, I, 1239-1545.

dis, le Vaikuntha, avec son épouse Cri ou Lakshmi, la déesse de la Beauté, de la Volupté et de la Victoire. Se dérobant peu à peu dans un lointain mystérieux, il assume les fonctions qui appartenaient auparavant à Brahmâ : il est identifié avec Hiranyagarbha, avec Nârâyana surtout, l'aîné des êtres qui, porté sur les replis de Cesha ou Ananta, le serpent « sans fin », symbole de l'éternité, apparut à l'origine des choses flottant au-dessus des eaux primordiales. Selon qu'il veille ou qu'il se replonge dans le sommeil mystique, il donne naissance à la création ou il la fait rentrer en lui-même, et c'est de son nombril que s'élève le lotus d'or d'où procèdent Brahmâ et les dieux démiurges. Mais c'est moins par lui-même qu'il intervient dans les affaires du monde et qu'il recueille les hommages des hommes, que par l'intermédiaire de ses incarnations. Celles-ci sont fort nombreuses, car Krishna, qui est probablement la plus ancienne, n'est pas la seule figure sous laquelle il se soit montré ici-bas. « Chaque fois, est-il dit dans la Bhagavad-Gità, que la religion périclite et que l'impiété triomphe, je m'émets moi-même. Pour la défense des bons et la répression des méchants, pour l'affermissement du droit, je deviens manifeste d'age en age 1. » C'est là la théorie des Avatâras ou des « Descentes », qui non seulement est caractéristique du vishnouisme, mais qui marque une phase nouvelle et nettement accusée dans le développement religieux de l'Inde. En effet, en permettant d'adorer la divinité en une série d'hypostases non plus abstraites, comme celles gu'avait imaginées l'ancienne théologie, mais très concrètes, très personnelles et, mieux que cela, humaines, elle résolvait d'une facon neuve le vieux problème tant de fois poursuivi de concilier les aspirations à un certain monothéisme avec l'irrésistible penchant pour des cultes multiples. Mieux que l'expédient naif des généalogies divines ou que la conception des « formes » diverses d'un même dieu qui prévaut encore dans les religions civaites, elle répondait par son élasticité et par son côté mystérieux à tous les instincts de ce peuple à la fois très sensuel, très superstitieux et très spéculatif. également avide de théosophie raffinée et de représentations grossières et qui n'a jamais su ni se contenter d'un seul Dieu, ni se résigner à en adorer plusieurs. Un Avatâra au sens le plus élevé et le plus complet (car ils n'ont pas eu tous la même valeur), n'est pas une apparition passagère de la divinité, encore moins la procréation

<sup>1.</sup> IV, 7-8.

par l'union d'un dieu et d'une mortelle d'un être en quelque sorte intermédiaire; c'est la présence mystique et en même temps réelle de l'Être suprême dans un individu humain qui est à la fois vraiment dieu et vraiment homme, et cette union intime des deux natures est conçue comme survivant à la mort de l'individu en qui elle s'est réalisée. Bref, c'est un mystère, dans la contemplation duquel les esprits spéculatifs pourront s'abimer à leur aise, tandis que le vulgaire se contentera d'y trouver les satisfactions commodes qu'offrent l'anthropomorphisme ou même le zoomorphisme unis à l'idolâtrie la plus grossière. - De ces Avatâras, un seul est fondé sur un mythe originairement propre à Vishnu, celui du brahmane nain qui reconquit pour les dieux les trois mondes usurpés par les Asuras, en se faisant accorder par leur chef l'espace mesuré par trois de ses pas, et qui aussitôt, en ses trois fameuses enjambées, franchit la terre, le ciel et les enfers. Les autres sont d'origine diverse. A côté de légendes védiques, mais qui, dans le Veda (et ailleurs aussi), sont rapportées à d'autres dieux, notamment à Prajapati, celles par exemple de la Tortue qui supporte la terre, du Sanglier qui la retire du fond des eaux, du Poisson qui dirige l'arche dans laquelle Manu échappe au déluge<sup>1</sup>, il y en a d'autres dont le développement appartient plus particulièrement à la poésie épique et aux Upanishads sectaires, telles que la légende de Nrisimha, de « l'Homme-lion », forme sous laquelle Vishnu mit en pièces un démon contempteur des dieux, ou celle de Paraçurâma, de « Râma à la hache », un terrible brahmane de la race de Bhrigu qui extermina à trois fois sept reprises la race impie des kshatriyas. Cette théorie fournit ainsi un cadre commode qui servit à rattacher à Vishnu une bonne partie de l'ancienne fable, et dans lequel même on fit rentrer plus tard un grand nombre de figures plus ou moins historiques. C'est ainsi qu'il s'ouvrit pour le Buddha, en la personne duquel le Seigneur apparut ici-bas pour consommer la ruine des méchants en les séduisant par de fausses doctrines 2. C'est ainsi encore que l'espoir d'une revanche nationale trouva son expression en Kalkin, un vengeur futur qui de-

<sup>1.</sup> La légende védique du déluge, d'après le Çatapatha-Brâhmana, a été publiée et commentée pour la première fois par M. A. Weber, Ind. Stud., I, p. 161.

<sup>2.</sup> Agni-Pur., XVI, 1-5; Bhågavata-Pur., I, 3, 24. Gitagovinda, I, 13; dans le Vishņu-Pur., III, ch. xvii et xviii, il s'agit peut-être des Jainas. Kapila, l'auteur du système Sâmkhya, est de même une incarnation de Vishņu, dans le Bhâgavata-Purāṇa, I, 3, 10; III, 24.

vait mettre fin à la domination des Mlecchas, des barbares, et que la plupart des Gurus ou des fondateurs de sectes, soit après leur mort, soit même de leur vivant, furent regardés par les fidèles comme des avatàras du Très-Haut. Aussi le nombre de ces « Descentes » est-il diversement indiqué i : on en compte 10, 12, 22, 24, 28, et de bonne heure on les déclare innombrables 2. Réduites ainsi en système, ces apparitions sériaires de restaurateurs de la Loi présentent une analogie incontestable avec la succession des divers Buddhas. On les distingue en incarnations complètes, où le dieu est présent tout entier, et en incarnations partielles (amcàvatàras) qui ne contiennent qu'une fraction de son être. Crì « descend » d'ordinaire en même temps que son époux et s'incarne dans des femmes-déesses. Enfin de Vishnu, cette faculté a passé à d'autres dieux, et il est peu de figures du panthéon dont on ne puisse citer quelque manifestation semblable<sup>3</sup>. De ces seules indications, il ressort déjà que beaucoup de ces avatâras relèvent plutôt de la mythologie que de l'histoire religieuse. Quelques-uns paraissent être de simples fables poétiques, bien que ce décompte soit assez difficile à faire à la distance à laquelle nous sommes placés 4. D'autres sont des légendes pieuses, où il y a parfois l'écho de quelque culte local et qui ont pu servir d'aliment à des dévotions spéciales, mais qui ne semblent pas avoir abouti à des religions distinctes. Il en est autrement des avatâras de Krishna et de Ràma qui, avec les figures accessoires, constituent deux vastes cycles où le vishnouisme a trouvé ses véritables divinités.

Considéré dans ses origines naturalistes, Krishna est une figure complexe, en laquelle sont venus se fondre des mythes du feu, de l'éclair, de l'orage et, en dépit de son nom (Krishna signifie le Noir), du ciel et du soleil. Par une singulière rencontre, que nous ne pouvons qu'indiquer ici, mais qui jette un jour curieux sur le travail de fermentation en quelque sorte qui paraît s'être accompli entre les éléments religieux en présence dans l'Inde plusieurs siècles avant notre ère, la plupart de ces mythes se retrouvent, et souvent avec une similitude frappante de détails, dans la biogra-

<sup>1.</sup> Mahâbhârata, XII, 341; 12941; Bhâgavata-Pur., I, 3, 5-26; Agni-Pur., I-XVI; Gitagovinda, I, 5-17; le nombre officiel est 10.

<sup>2.</sup> Bhagavata-P., I, 3, 26; Agni-P., XVI, 12.

<sup>3.</sup> Cf. Mahabharata, I, 2638-2796, où tous les héros du poème sont représentés comme des incarnations de dieux ou de démons.

<sup>4.</sup> Dans le Mahâbhârata, par exemple, et aussi dans Pâṇini (IV, 3, 98), il y a des indices d'un ancien culte d'Arjuna tout à fait analogue à celui de Krishna.

phie légendaire du Buddha 1. Comme personnage épique au contraire et tel qu'il a été accepté par le vishnouisme, Krishna est un prince belliqueux, un héros, également irrésistible à la guerre et en amour, très brave, mais surtout très rusé et d'une moralité singulièrement équivoque, comme toutes les figures, du reste, qui ont conservé fortement l'empreinte mythique. Fils de Vasudeva et de Devakî, derrière lesquels se cache le vieux couple du mâle céleste et de l'Apsaras<sup>2</sup>, il naquit à Mathurâ, sur la Yamunâ, entre Delhi et Agra, dans la race des Yâdavas, nom qui reparaît plus tard dans l'histoire comme celui d'une puissante tribu rajpoute. De même que ceux de beaucoup de héros solaires, ses débuts furent entourés de toutes sortes de dangers et d'obstacles. La nuit même de sa naissance, ses parents durent l'éloigner pour le soustraire aux recherches de son oncle, le roi Kamsa, qui avait été averti par une voix céleste que le huitième fils de Devakî le mettrait à mort et qui par suite faisait tuer régulièrement les princes, ses neveux. De même, dans le Veda, le soleil, sous la forme de Martanda, est le huitième fils d'Aditi, et sa mère le rejette, comme Devakî, qui est représentée parfois comme une incarnation d'Aditi, éloigne Krishna. Porté sur le bord opposé de la Yamuna, et remis aux soins du pâtre Nanda et de sa femme Yaçodâ, il fut élevé comme leurs fils dans les bois du Vrindavana, avec son frère Balarama « Râma le fort », sauvé comme lui du massacre. Celui-ci, qui a pour mère tantôt Devakî elle-même, tantôt une autre femme de Vasudeva, Rohini « la Rouge » (encore un nom mythique appliqué tantôt à l'Aurore, tantôt à une étoile), et qui passe pour être l'avatâra de Cesha ou d'Ananta, le serpent sans fin qui sert de couche à Vishnu, paraît être une ancienne divinité agricole présidant au labour et à la moisson. Il est armé d'un soc de charrue, d'où son surnom de Halabhrit « Porte-soc », et son caractère distinctif est un penchant immodéré à la joie bachique, à l'ivresse et à l'amour. Les deux frères grandirent au milieu des pâtres, tuant les monstres et les démons acharnés à leur perte et folâtrant avec

<sup>1.</sup> Ces rapports sont mis en pleine lumière dans le savant ouvrage de M. Senart, La Légende du Buddha, son caractère et ses origines, 1873-1875.

<sup>2.</sup> Vasudeva paraît être synonyme du simple Vasu, qui est un vieux nom des génies célestes, les Brillants; Devakî, qui signifie à la fois « la Divine » et « la Joueuse », rappelle la nymphe des eaux, la femme-nuée, décevante et multiforme, Viçvarûpâ, qui, dans le Veda, est l'épouse de Vivasvat. — A. Weber a été le premier, croyons-nous, à signaler ce jeu étymologique sur le nom de Devakî: Krishnajanmâshtamî, p. 316. Cf. Senart, op. cit., dans le Journ. Asiat., 1874, t. III, pp. 374 sq., 421 sq.

les Gopis, les Vachères du Vrindavana. Ces scènes de la nativité et de l'enfance, ces exploits juvéniles, ces jeux érotiques avec les Gopis, toute cette idylle du Vrindavana, qui rappelle les mythes de la jeunesse d'Indra et d'Agni, devinrent par la suite la partie essentielle de la légende de Krishna, de même que les lieux qui en furent le théâtre, sont restés jusqu'à nos jours le centre le plus célèbre de son culte. Arrivés à l'adolescence, les deux frères mirent à mort Kamsa, leur persécuteur, et Krishna régna sur les Yâdavas. Il continua de purger la terre de monstres, fit des guerres heureuses contre des rois impies, et prit une part décisive à la grande lutte des fils de Pându contre ceux de Dhritarâshtra qui fait le sujet du Mahâbhârata. Dans l'intervalle, il avait transporté le siège de sa puissance dans la cité fabuleuse de Dvârakâ « la Ville des portes », des portes du Couchant, bâtie au sein de la mer occidentale, et dont le site a été localisé depuis dans la presqu'île de Gujarât. C'est là qu'il fut atteint, lui et sa race, par la catastrophe finale. Après avoir vu mourir son frère et les Yâdavas s'entre-tuer jusqu'au dernier dans une lutte furieuse, il périt lui-même, frappé au talon, comme Achille, par la flèche d'un chasseur. Malgré le caractère aimable dont la poésie s'est plu à parer Krishna (et c'est là un trait général des religions vishnouites comparées à celles de Civa), il y a donc quelque chose de lugubre et même de cruel au fond de sa légende. C'est en souriant qu'il préside à toutes ces destructions, qu'il voit approcher la fin de son peuple et qu'il la prépare. Car il est venu pour cela, et c'est pour soulager la Terre du fardeau d'une race superbe devenue trop nombreuse, qu'il s'est incarné dans le sein de Devakî. Pour être moins farouche que Civa, Vishnu n'en est pas moins, par un de ses côtés, un dieu inexorable : lui aussi, il est le Temps qui dévore tout.

Cette analyse sommaire de la légende de Kṛishṇa ne saurait donner aucune idée de la richesse étonnante des mythes qui ont contribué à la former. Il y a là, comme du reste dans la poésic épique en général, un prodigieux regain de fables qui, pour être conservées dans des monuments de rédaction relativement moderne, n'en sont pas moins la plupart fort anciennes, et dont l'ensemble montre, en tout cas, combien le vieux brahmanisme est loin de nous avoir transmis au complet la masse des vieilles croyances et traditions de l'Inde. De même, nous avons dù laisser de côté les nombreuses figures qui composent le panthéon particulier du krishnaisme et qui ont été presque toutes identifiées, d'une

phie légendaire du Buddha 1. Comme personnage épique au contraire et tel qu'il a été accepté par le vishnouisme, Krishna est un prince belliqueux, un héros, également irrésistible à la guerre et en amour, très brave, mais surtout très rusé et d'une moralité singulièrement équivoque, comme toutes les figures, du reste, qui ont conservé fortement l'empreinte mythique. Fils de Vasudeva et de Devakî, derrière lesquels se cache le vieux couple du mâle céleste et de l'Apsaras<sup>2</sup>, il naquit à Mathurâ, sur la Yamunâ, entre Delhi et Agra, dans la race des Yadavas, nom qui reparaît plus tard dans l'histoire comme celui d'une puissante tribu rajpoute. De même que ceux de beaucoup de héros solaires, ses débuts furent entourés de toutes sortes de dangers et d'obstacles. La nuit même de sa naissance, ses parents durent l'éloigner pour le soustraire aux recherches de son oncle, le roi Kamsa, qui avait été averti par une voix céleste que le huitième fils de Devaki le mettrait à mort et qui par suite faisait tuer régulièrement les princes, ses neveux. De même, dans le Veda, le soleil, sous la forme de Mârtânda, est le huitième fils d'Aditi, et sa mère le rejette, comme Devakî, qui est représentée parfois comme une incarnation d'Aditi, éloigne Krishna. Porté sur le bord opposé de la Yamuna, et remis aux soins du pâtre Nanda et de sa femme Yaçodâ, il fut élevé comme leurs fils dans les bois du Vrindàvana, avec son frère Balarâma « Râma le fort », sauvé comme lui du massacre. Celui-ci, qui a pour mère tantôt Devakî elle-même, tantôt une autre femme de Vasudeva, Rohini « la Rouge » (encore un nom mythique appliqué tantôt à l'Aurore, tantôt à une étoile), et qui passe pour être l'avatàra de Cesha ou d'Ananta, le serpent sans fin qui sert de couche à Vishnu, paraît être une ancienne divinité agricole présidant au labour et à la moisson. Il est armé d'un soc de charrue, d'où son surnom de Halabhrit « Porte-soc », et son caractère distinctif est un penchant immodéré à la joie bachique, à l'ivresse et à l'amour. Les deux frères grandirent au milieu des pâtres, tuant les monstres et les démons acharnés à leur perte et folâtrant avec

<sup>1.</sup> Ces rapports sont mis en pleine lumière dans le savant ouvrage de M. Senart, La Légende du Buddha, son caractère et ses origines, 1873-1875.

<sup>2.</sup> Vasudeva paraît être synonyme du simple Vasu, qui est un vieux nom des génies célestes, les Brillants; Devakî, qui signifie à la fois « la Divine » et « la Joueuse », rappelle la nymphe des eaux, la femme-nuée, décevante et multiforme, Viçvarûpâ, qui, dans le Veda, est l'épouse de Vivasvat. — A. Weber a été le premier, croyons-nous, à signaler ce jeu étymologique sur le nom de Devakî: Krishnajanmâshţamî, p. 316. Cf. Senart, op. cit., dans le Journ. Asiat., 1874, t. III, pp. 374 sq., 421 sq.

les Gopis, les Vachères du Vrindavana. Ces scènes de la nativité et de l'enfance, ces exploits juvéniles, ces jeux érotiques avec les Gopis, toute cette idylle du Vrindavana, qui rappelle les mythes de la jeunesse d'Indra et d'Agni, devinrent par la suite la partie essentielle de la légende de Krishna, de même que les lieux qui en furent le théâtre, sont restés jusqu'à nos jours le centre le plus célèbre de son culte. Arrivés à l'adolescence, les deux frères mirent à mort Kamsa, leur persécuteur, et Krishna régna sur les Yâdavas. Il continua de purger la terre de monstres, fit des guerres heureuses contre des rois impies, et prit une part décisive à la grande lutte des fils de Pându contre ceux de Dhritarâshtra qui fait le sujet du Mahâbhârata. Dans l'intervalle, il avait transporté le siège de sa puissance dans la cité fabuleuse de Dvârakâ « la Ville des portes », des portes du Couchant, bâtie au sein de la mer occidentale, et dont le site a été localisé depuis dans la presqu'île de Gujarât. C'est là qu'il fut atteint, lui et sa race, par la catastrophe finale. Après avoir vu mourir son frère et les Yâdavas s'entre-tuer jusqu'au dernier dans une lutte furieuse, il périt lui-même, frappé au talon, comme Achille, par la flèche d'un chasseur. Malgré le caractère aimable dont la poésie s'est plu à parer Krishna (et c'est là un trait général des religions vishnouites comparées à celles de Civa), il y a donc quelque chose de lugubre et même de cruel au fond de sa légende. C'est en souriant qu'il préside à toutes ces destructions, qu'il voit approcher la fin de son peuple et qu'il la prépare. Car il est venu pour cela, et c'est pour soulager la Terre du fardeau d'une race superbe devenue trop nombreuse, qu'il s'est incarné dans le sein de Devakî. Pour être moins farouche que Çiva, Vishņu n'en est pas moins, par un de ses côtés, un dieu inexorable : lui aussi, il est le Temps qui dévore tout.

Cette analyse sommaire de la légende de Krishna ne saurait donner aucune idée de la richesse étonnante des mythes qui ont contribué à la former. Il y a là, comme du reste dans la poésie épique en général, un prodigieux regain de fables qui, pour être conservées dans des monuments de rédaction relativement moderne, n'en sont pas moins la plupart fort anciennes, et dont l'ensemble montre, en tout cas, combien le vieux brahmanisme est loin de nous avoir transmis au complet la masse des vieilles croyances et traditions de l'Inde. De même, nous avons dù laisser de côté les nombreuses figures qui composent le panthéon particulier du krishnaisme et qui ont été presque toutes identifiées, d'une

part avec des divinités brahmaniques dont elles sont censées être des incarnations, d'autre part avec les conceptions abstraites de la spéculation. C'est ainsi que toute la fable du Mahâbhàrata a été pour ainsi dire absorbée par le vishnouisme, et que le culte des cinq fils de Pâṇḍu, aujourd'hui répandu jusque dans l'extrême Sud, est devenu une sorte d'appendice de celui de Kṛishṇa. De ses innombrables épouses 1, nous ne mentionnerons que Rukmiṇi, l'avatâra par excellence de Çrì et mère de Pradyumna « le Resplendissant », incarnation lui-même de Kàma, l'Amour, dont le culte très répandu au moyen âge ², fut ainsi rattaché au vishnouisme, comme ceux de Skanda, le dieu de la guerre, et de Gaṇeça, le patron des lettres, étaient rattachés plus spécialement aux religions çivaites.

Le cycle de Râma est plus restreint que celui que nous venons d'analyser. Il nous a été conservé principalement dans le Râmâyana, qui est une œuvre plus homogène, plus artistiquement conçue que le Mahâbhàrata, et dont les origines sont bien moins anciennes. Bien que placé dans l'histoire fabuleuse de l'Inde, à une époque plus reculée que Krishna, Râma paraît être une figure plus jeune, du moins comme avatàra de Vishnu. Sa signification mythique est bien plus effacée, et son culte spécial, qui n'est attesté que par des Upanishads sectaires et par des œuvres appartenant décidément à la littérature moderne, paraît non seulement s'être développé plus tard, mais avoir été moins répandu. Le Mahàbharata a consacré un long épisode à sa légende<sup>3</sup>; il est le héros de plus d'un poème célèbre; mais il n'a pas obtenu les honneurs d'un Purana a particulier et, de nos jours encore, bien que la dévotion à Râma soit à peu près générale, le nombre est assez faible de ceux qui l'invoquent de préférence à tout autre dieu.

Comme Krishna, Râma est un héros, un exterminateur de monstres, un guerrier victorieux. Mais, idéalisé par la poésie d'un âge plus délicat et moins dominé par le mythe, il est en même temps,

<sup>1. 16.000</sup> en chiffre rond, Agni-Pur., XII, 31.

<sup>2.</sup> Le Bhavishyottara-Purâna consacre au moins trois chapitres (chap. LXXV. LXXIX, CXX) à son culte: Aufrecht, Oxford Calaloque, pp. 34, 35. Sa fête, qui était aussi celle de Vasanta, le printemps, est un des thèmes favoris de la poésie dramatique: Çakuntalâ, acte VI; Mâlatî-Mâdhava, acte I; Ratnâvalî, acte I. Dans le Matsya-Purâna, où elle est également décrite, Kâma est identifié à Krishna lui-même. Aufrecht, Cataloque, p. 39.

<sup>3.</sup> Mahabh., III, 15872-16602.

<sup>4.</sup> La légende le concernant est particulièrement développée dans le Padma-Purâna, Aufrecht, Catalogue, p. 63.

ce qu'on ne saurait prétendre de la figure énigmatique du fils de Devaki, le type accompli de la soumission au devoir, de la noblesse morale et de la générosité chevaleresque. Fils aîné et héritier de Daçaratha, roi d'Ayodhyà, l'Oude moderne, il renonce au trône par respect pour une promesse imprudente que son père a faite à une marâtre, et s'exile pour quatorze ans au fond des bois. Il v est suivi par un de ses frères, Lakshmana, comme lui une incarnation de Vishnu, et associé à son culte comme Balarâma l'est à celui de Krishna, et par sa femme Sitá, la fille de Janaka, roi de Mithilà, née d'un sillon tracé autour de l'autel. Dans ce dernier trait, on reconnaît la Sîtâ, le « sillon » déjà divinisé dans les Hymnes et la déesse du même nom, épouse d'Indra, qui, dans le rituel domestique, est invoquée à l'occasion du labour et des semailles 1. Peut-être y a-t-il la l'indice d'une identité originelle du fils de Dacaratha et du Râma Halabhrit ou « Porte-soc » du cycle de Krishna. Dans une légende du Yajus Noir, « Sitâ, fille de Savitri, » s'unit d'amour à Soma. Or Soma, le roi des plantes et le dieu de la fécondité, était identifié dès lors avec la Lune, et le souvenir d'un rapport du Dacarathide avec la Lune semble préciséments'être conservé dans le nom de Râmacandra «Râma-Lunus». par lequel il est parfois distingué de ses homonymes. Ce sont là des traces bien faibles : si on osait les suivre, elles conduiraient. pour notre héros, à une divinité agricole, à un dieu lunaire présidant aux travaux des champs et distributeur de la joie et de l'abondance. Avec cette origine s'accorderaient bien et le nom de Râma, qui signifie le Réjouisseur, et la description qui est faite de son règne comme d'une sorte d'age d'or 2. Mais, à cela près, il n'est rien resté de ces paisibles commencements dans le personnage du fils de Daçaratha, dont les vicissitudes rappellent plutôt celles des divinités solaires. Sità, de même, n'a gardé de sa nature champêtre que son nom et la légende relative à sa naissance : dans les religions vishnouites elle est l'avatàra de Crì et le type idéal de l'épouse. - Les exilés ont pris le chemin des grandes forêts du Sud. C'est là que Sità est enlevée par le roi des démons, Ravana, qui l'emporte au delà des mers, à Lanka, l'île de Ceylan. Râma retrouve la trace du ravisseur. Il fait alliance avec Sugrîva,

<sup>1.</sup> RV., IV, 57, 6-7; Pàrask. Gri. S., II, 17; Kauçikasûtra, ap. A. Weber, Zwei vedische Texte über Omina und Portenta, p. 368.

<sup>2.</sup> Pour ces rapports, voir surtout A. Weber, Die Râma-tâpaniya-Upanishad, p. 275.

le roi des singes qui sont les habitants de ces solitudes et parmi lesquels se distingue Hanumat « aux fortes mâchoires », le fils du Vent, le dieu-singe, dont le culte est aujourd'hui encore un des plus répandus de l'Inde. A la tête d'une innombrable armée de quadrumanes, le fils de Daçaratha envahit Lanka, après avoir construit à travers la mer une digue dont les débris se voient encore dans la longue chaîne de récifs qui semblent relier Ceylan au continent voisin. Lanka est prise, Ravana tué, Sità rendue à son époux, qui revient avec elle régner dans Ayodhyâ. Après de longues années, pendant lesquelles le monde a joui d'une félicité incomparable, Râma se sépare de nouveau d'elle, mais cette fois par un acte de sa volonté, parce qu'il cède à d'injustes soupçons. Cette seconde séparation, selon un procédé familier des mythes, n'est au fond qu'un doublet de la première. Elle se termine par une réconciliation suprême, après laquelle Sîtâ rentre dans le sein de la terre d'où elle était jadis sortie. Avant de disparaître, elle a remis à Râma ses deux fils qui continueront la lignée des rois solaires dans Ayodhyâ.

Nous ne poursuivrons pas plus loin cet inventaire des matériaux qui ont servi aux religions néo-brahmaniques. Il suffit d'un examen même sommaire pour s'apercevoir combien peu au fond ils diffèrent de ceux qu'on a vus mis en œuvre dans les plus anciens documents. Ici comme là-bas, on est en présence de personnalités divines qui se résolvent en mythes naturalistes, et ces mythes, à leur tour. aboutissent aux mêmes phénomènes physiques. Nous n'avons relevé à titre d'exemples qu'un petit nombre de ces rapports; d'autres se seront dégagés peut-être d'eux-mêmes de notre exposé; les signaler tous serait une tâche infinie. Mais si l'Inde a ainsi recommencé dans ces religions l'œuvre de son plus lointain passé, elle est arrivée cette fois à des résultats bien différents. Les divinités du vieux brahmanisme sont restées franchement mythiques. La piété du Veda a toujours repoussé les figures trop concrètes et, derrière ces dieux, elle n'a jamais cessé de voir les forces de la nature dont ils étaient l'expression. Aussi aux premiers efforts de la réflexion. ces dieux se sont-ils dissous comme d'eux-mêmes dans le panthéisme. Les types nouveaux au contraire, bien que formés des mêmes éléments, sont d'une personnalité plus résistante. Ils n'ont été adoptés par la théologie savante qu'après avoir subi la transformation épique et y avoir revêtu des traits précis, dont la dévotion la plus mystique ne parviendra plus à les dépouiller complètement. Même Çiva, qui est resté plus archaïque et à qui l'amalgame de ses différentes formes a donné quelque chose de vague et de monstrueux, n'en est pas moins un dieu à biographie : on connaît ses habitudes, ses résidences favorites, l'endroit précis où il a accompli tel haut fait, et à plusieurs égards sa personnalité n'est guère plus indécise que celle du Zeus d'Homère. Quant aux principales incarnations de Vishņu, l'anthropomorphisme chez elles est complet; ce sont des figures aussi nettement arrêtées qu'Hercule ou que Thésée. Aussi la tendance de ces divinités n'est-elle pas, comme celle des anciennes, vers un panthéisme plus ou moins physique ou abstrait, bien que la spéculation, en s'en emparant, doive les ramener à ses formules panthéistes, mais vers un certain monothéisme personnel, ou, si on aime mieux, vers un polythéisme organisé avec un dieu suprème, et qui approchera du monothéisme à des degrés divers et parfois d'assez près pour se confondre avec lui.

Des différentes combinaisons auxquelles on fut ainsi amené, il en est une qui se rattache plus étroitement que les autres aux conceptions antérieures du brahmanisme : c'est celle de la Trinité hindoue, dans laquelle Civa et Vishnu sont associés à Brahmà, de facon à former avec lui la triple personnification du brahman suprème. Elle constitue en quelque sorte une solution intermédiaire entre l'ancienne orthodoxie sous sa dernière forme et les religions nouvelles : elle est en même temps l'essai le plus large qui ait été tenté de concilier ces religions entre elles. C'est dire qu'à nos yeux elle ne représente pas un premier acheminement vers les croyances sectaires, dont elle suppose au contraire l'existence, mais qu'elle est simplement une explication éclectique de ces croyances faite au point de vue brahmanique. Et de fait, la trinité, dans laquelle Creuzer croyait avoir trouvé le dogme primitif de l'Inde!, n'a été signalée jusqu'ici dans aucun écrit qui puisse passer pour antérieur au développement des cultes sectaires 2. L'idée, il est vrai, d'associer les dieux par triades est très ancienne dans l'Inde. Il y en a des exemples dejà dans les Hymnes3. Plus tard, dans les Bràhmanas, on voit souvent émettre l'opinion qu'il n'y a en réalité que

<sup>1.</sup> Symbolik, t. I, p. 568, 2º éd.

<sup>2.</sup> La Maitri-Upanishad, où on la trouve nettement formulée, V, 2, est une œuvre tellement interpolée, qu'elle doit être récusée comme moderne, bien qu'elle ait trouvé place dans un Brâhmana. Il y a encore moins de fonds à faire sur des mentions telles que celle d'Amritavindu-Up., 2, ou celles de Nrisimha-Up., recueillies ap. Ind. Stud., IX, 57.

<sup>3.</sup> R.V., I, 23, 6, 7; 24, 41; VII, 62, 3; VIII, 18, 9; X, 124, 4; 126; 158, 1; 185.
RELIGIONS DE L'INDE. — I.

trois dieux: Agni, Vâyu et Sûrya 1, c'est-à-dire une divinité pour la terre, le Feu; une autre pour l'atmosphère, le Vent; une troisième pour le ciel, le Soleil, et le vieil exégète Yâska, qui reproduit cette division, la complète par une curieuse répartition des principales figures du panthéon dans l'une ou l'autre de ces trois catégories<sup>2</sup>. Il est probable que le dogme de la trinité sectaire a trouvé un point d'appui dans cette ancienne triade, ainsi que dans quelques autres vieilles conceptions ternaires; mais il en diffère trop pour en être directement sorti. Ici, en effet, il ne s'agit plus d'une répartition cosmographique des forces divinisées de la nature, mais d'une triple évolution de l'unité divine. Le brahman, l'Absolu, se manifeste en trois personnes, Brahmà le créateur, Vishnu le conservateur et Civa le destructeur. C'est en elles qu'il devient capable d'action et qu'il participe aux trois « qualités » de bonté, de passion et d'obscurité, principes subtils répandus en toutes choses, et en qui l'ancienne philosophie Sâmkhya résume les énergies de la Nature. Chacune de ces personnes est représentée par une des trois lettres a, u, m, dont la réunion forme la syllabe sacro-sainte om, le symbole de l'Absolu. Comme lieu commun théologique, le dogme de la trinité a passé dans toutes les littératures sectaires; mais on en a beaucoup exagéré la portée comme croyance religieuse. Sous la forme relativement orthodoxe surtout, dans laquelle Brahmâ est la première de trois personnes égales, il paraît n'avoir jamais été bien populaire. Cependant on trouve des représentations figurées de cette triade qui remontent assez haut3, et, comme l'Inde est par excellence le pays où rien ne se perd, on voit encore aussi tard que le quinzième siècle un roi de Vidyanagara, dans le Maïsour, lui dédier un temple 4.

Comparer le tisro devis, les trois déesses, I, 13, 9; 194, 8; II, 35, 5; III, 4, 8; IX, 5, 8; X, 70, 8; 110, 8. Agni à lui seul forme une triade.

<sup>1.</sup> Taitt. Samh., VI, 6, 8, 2, = Çatap. Br., IV, 5, 4. Taitt. Âr., I, 211. Bṛihaddevatê ap. Ind. Stud., I, 113. Pour d'autres renvois au Çatap. Br., voir Weber, Zwei vedische Texte, p. 386.

<sup>2.</sup> Nirukta, VII, 5; 8-11. L'arrangement des hymnes dans plusieurs livres du Rig-Veda, et aussi celui de Naighaṇṭuka 5, sont faits d'après le même principe. Comparer aussi Ait. Br., I, 1, 1.

<sup>3.</sup> Entre autres à Elephanta, et à Elurâ. Cf. Burgess, Cave Temples, pl. XXV, fig. 2. Fergusson pense que ces images appartiennent au huitième siècle. Ibid., p. 467.

<sup>4.</sup> Lassen, Ind. Alterthumsk., t. IV, p. 181. Cf. Ind. Antiq., VIII, 22, 23, l'analyse d'une autre inscription du Dékhan (au commencement du douzième siècle) contenant une donation à un sanctuaire du dieu Traipurusha (« personnage triple ») et de sa femme Sarasvatf.

Mais d'ordinaire, quand les écrivains sectaires acceptent la notion de la triade, ils l'interprètent d'une facon plus conforme à leurs préférences respectives. L'une des personnes, soit Civa, soit Vishnu, est identifiée directement avec l'Être suprême, et les deux autres, Brahmâ surtout, sont réduites à un rôle subordonné. Cette subordination, naturellement, est susceptible de bien des degrés, et il n'est pas rare de la voir varier au cours d'un même écrit. Mais. en général, elle est très accentuée: parfois même elle est exprimée en des termes qui impliquent une hostilité assez vive contre les membres ainsi sacrifiés et une véritable réprobation de leur culte. Aussi la triade n'est-elle, pour la plupart des sectes, qu'une formule à peu près vide de sens. Brahmà n'y figure que pour faire nombre, et rien n'est changé quand, renonçant à la combinaison ternaire, on le laisse quelquefois entièrement de côté, ou qu'on ajoute une quatrième personne aux trois autres, comme dans le Brahmavaivarta-Purâna, où Krishna est superposé à la triade Brahmâ-Vishnu-Civa<sup>1</sup>. Il n'v a de réellement en présence que Vishnu et Civa, ou, plus exactement, si on veut descendre dans la conscience sectaire, que les incarnations du premier et les formes du second, en y comprenant de part et d'autre les manifestations de leurs contre-parties féminines. Ce sont là les véritables éléments de la théologie sectaire, les deux pôles en quelque sorte entre lesquels elle se meut. D'ordinaire elle se prononce, sinon avec netteté, du moins avec beaucoup de passion entre les deux rivaux : d'un côté le dieu, de l'autre tout au plus son lieutenant, presque toujours le premier de ses dévots. Dans les formes les plus caractérisées du vishnouisme, qui en somme est encore le plus accommodant des deux, Çiva n'est que le guru gurunam, le docteur des docteurs, une sorte de prophète surhumain de Bhagavat, de Vishnu le Très Haut?. Le dieu qui se trouve réduit ainsi au rôle de satellite ne cesse pas d'être glorifié; mais sa majesté est d'emprunt, et il est entendu que les hommages qu'on lui rend remontent en définitive à celui qu'on exalte. Considérées ainsi dans leurs expressions extrêmes, les religions néo-brahmaniques forment deux groupes nettement opposés et même hostiles. Mais dans la pratique

<sup>1.</sup> H. H. Wilson, Select Works, t. III, p. 99. De même dans la Nrisimha-Upanishad, les trois personnes de la triade sont subordonnées à Nrisimha. Au fond, toutes les sectes en sont là : leur quatrième terme (le turiya) est encore une personne, et elles n'ont pas plutôt posé l'Absolu qu'elles le limitent par les formes les plus concrètes.

<sup>2.</sup> C'est le rôle qu'il a, par exemple, dans le Nârada Pañcarâtra, I, 9; 31; 38-42; 46; etc.

cette opposition est presque toujours atténuée par des compromis. L'ardeur jalouse avec laquelle la partie militante des sectes maintient d'ordinaire les droits exclusifs de son dieu à la suprématie et à l'adoration, et qui s'est traduite plus d'une fois par de violents conflits<sup>1</sup>, est rarement partagée par la masse de la population. En règle générale, un Hindou révère une divinité favorite, le plus souvent une des formes de Vishnu, de Civa ou de Devi, au mantra (formule mystique d'invocation qui est tenue secrète) de laquelle il à été initié par un guru, divinité à qui il s'adresse en ses grands besoins, qu'il invoquera au moment de la mort et en laquelle il espère pour son salut. Mais à cette dévotion principale, il est toujours prêt à en joindre un nombre indéfini d'autres de n'importe quelle provenance. Il se peut que cette dévotion de son choix soit venue elle-même se superposer chez lui à quelque superstition locale ou au culte héréditaire d'une kuladevatà, d'une divinité familiale appartenant peut-être à un tout autre cycle religieux, et, pour peu qu'il ait quelque teinture de philosophie, il trouvera en outre le moyen d'associer à tout cela une bonne dose de mysticisme unitaire abstrait. C'est ainsi que parmi les Câlukyas, qui ont régné dans le Dékhan du cinquième au douzième siècle et qui avaient pour kuladevatâ Vishņu, quelques-uns au moins ont professé le çivaisme 2 et que la plupart des autres montrent dans leurs inscriptions un grand zèle pour le culte de Skanda et de ses Mères, qui appartiennent au panthéon civaite. Cet éclectisme en quelque sorte individuel, très peu dogmatique, mais nullement banal comme celui qui s'étale dans la littérature, était d'ailleurs singulièrement favorisé par le mysticisme spéculatif, dont de vagues notions avaient filtré lentement à travers toutes les couches de la société. Un adepte du Vedânta ou du Yoga n'était pas obligé de subordonner Vishnu à Civa ou Civa à Vishņu; dans l'un et dans l'autre, il pouvait à volonté voir l'Être unique. « Un dieu, Civa ou Vishnu! » s'écrie dans une de ses stances Bhartrihari3, qui était civaïte. Un autre civaïte, Abhinavagupta, a commenté la Bhagavad-Gità 4, qui est en

<sup>1.</sup> Cf. l'outrage infligé en 1873 par trois dévots çivaites au Vishņu de Pandharpour, Ind. Antiq., II, 272; IV, 22. En 1640, à Hardwar, rendez-vous célèbre de pèlerins, sur le Gange supérieur, des Sannyâsins çivaïtes et vishnouites se livrèrent un sanglant combat. Dâbistân, II, 19, traduit par Shea et Troyer.

<sup>2.</sup> Cf. Vikramānkacarita, éd. Bühler, IV, 58.

<sup>3.</sup> III, 30, éd. Bohlen. Çiva est une « forme » de Vishņu (ou l'inverse) en plusieurs Purāṇas; par exemple dans le Vṛihannāradiya P., dans Aufrecht, Oxford Catalogue, p 10.

<sup>4.</sup> G. Bühler, ap. Journ. of the Roy, As. Soc. Bombay, t. XII, extra number, p. 76.

quelque sorte l'évangile de Krishna. Çamkara, qui paraît avoir incliné plutôt au vishnouisme, est réclamé à la fois par les Caivas et par les Vaishnavas, et, de nos jours encore, les brahmanes Smârtas ( « observateurs de la Smriti, orthodoxes ») du Dékhan, qui passent pour être ses héritiers directs, participent aux dévotions sectaires sans se déclarer formellement pour aucune. Dans l'Hindoustan, il en est de même de la plupart des membres des classes supérieures et lettrées. Aussi y a-t-il eu des sectes qui, au lieu de choisir entre les deux grandes divinités, les ont associées dans un culte commun. A côté du dieu triple et un, on a eu ainsi le dieu double et un, Harihara (Hari-Hara, c'est-à-dire Vishnu-Civa; les çivaïtes purs interprètent ce nom par « Civa [le maître] de Vishnu »), qui, de simple formule mystique qu'il était d'abord, a fini par devenir une figure parfaitement concrète, ayant sa mythologie propre. Comme objet d'un culte particulier et bien défini, il paraît être assez récent. Ce n'est guère qu'à partir du dixième siècle que l'invocation ex æquo de Civa et de Vishnu est attestée avec une certaine emphase dans les inscriptions 1, et Harihara lui-même n'y apparaît pas avant la fin du treizième. Il serait bien plus ancien toutesois si on était sûr, d'une part, que l'hymne en son honneur contenu dans le Harivamça 2 faisait déjà partie de la rédaction primitive de ce poème (il en existait une dès le sixième siècle 3), et, d'autre part, que les sculptures du grand hypogée de Bâdàmi, où ce dieu est figuré<sup>4</sup>, sont contemporaines de l'établissement de ce sanctuaire, qui est également du sixième siècle. Quoi qu'il en soit, à partir du quatorzième siècle, son culte est fort répandu dans le Dékhan, particulièrement dans le Maisour, et encore aujourd'hui Harihara est une des divinités les plus populaires du pays tamoul<sup>5</sup>.

<sup>1.</sup> Cf. les inscriptions ap. Ind. Antiq., VI, p. 51: V. 342; Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, XI, 267, 276; XII, 25.

<sup>2.</sup> Ch. claxxi.

<sup>3.</sup> Un Harivamça est mentionné Våsavadattå, p. 93, éd. F. E. Hall.

<sup>4.</sup> Ind. Antiq., VI, 358. L'auteur de l'article, J. Burgess, qui a fait connaître ces grottes, paraît n'avoir aucun doute sur ce point. Comparer ses Cave Temples, p. 406.

<sup>5.</sup> Cf. F. Foulkes, The Legends of the Shrine of Harihara, Madras, 1876. Pour ne pas interrompre notre exposition des religions de Çiva et de Vishnu, qui constituent la vraie substance de l'Hindouisme, nous renvoyons nos lecteurs aux détails donnés p. 219 sq., quant aux autres divinités du Panthéon sectaire, divinités ordinairement subordonnées, mais dont quelques-unes, tel Ganeça, ont eu leurs sectes particulières et dont une, le Soleil, a parfois atteint le rang de divinité suprême.

## HISTOIRE ET DOCTRINES DES SECTES

Obscurité de la partie ancienne et la plus intéressante de cette histoire. Absence de chronologie et, malgré l'abondance des documents, défaut de renseignements précis ; Mahâbhârata, Râmâyana, Purânas. L'histoire positive des sectes ne commence qu'au neuvième et au douzième siècle, quand elles ne font plus que se répéter. L'ancien vishnouisme : idéalisme de la Bhagavad-Gîtâ et son influence sur tout le développement ultérieur. Idéalisme mitigé des Pâncarâtras ou Bhâgavatas. Écoles et sectes de Çamkara, de Râmânuja, d'Anandatîrtha. L'ancien çivaïsme : sa préférence pour la métaphysique Sâmkhya. Pâçupatas et Mâheçvaras. La doctrine de la grâce chez les caivas. La Cakti ou le principe femelle. Les Câktas et leur double rite, de la main droite et de la main gauche : sacrifices humains, magie, rites obscènes. Çivaisme idéaliste: Tridandins et Smârtas: école cachemirienne de la Pratyabhijña. Grandes religions civaites du Dékhan: Basava et les Lingâyits. Les Sittars et les alchimistes: influences arabes. Sectes çivaïtes du Nord : les divers ordres des Yogins : excès de l'ascétisme, dépravation morale. Le civaïsme semble être en décroissance. Doctrine du salut et de ses moyens : le jñana ou la gnose; au-dessus d'elle la bhakti ou la foi. La bhakti telle qu'elle apparaît d'abord dans le vishnouisme : est-elle un emprunt fait au christianisme? Jésus et Krishna: les influences réciproques certaines des deux religions se réduisent à peu de chose. Conséquences de la bhakti : fonctionnement des sectes et idolatrie. Raffinements quiétistes et mystiques. La doctrine de la grâce chez les Vaishnavas. A force de s'exalter, la bhakti aboutit au fanatisme. Elle s'applique au guru, qui est déifié et devient l'unique autorité de la secte. C'est là une nouvelle cause de schisme. Le vishnouisme devient une religion érotique : sectes de Caitanya, de Vallabhâcârya et autres. Communautés mystiques et piétistes.

D'après ce qui précède, il est aisé de voir que les différentes manières d'associer ou de combiner les personnes divines, qui tiennent une si grande place dans la littérature et dont une au moins, la triade, a eu une certaine célébrité parmi nous, ne constituent en réalité qu'un point secondaire de la théologie des sectes et dont elles ont laissé plus ou moins la décision aux préférences

individuelles. Leur œuvre propre est ailleurs, dans la doctrine qu'elles se sont faite chacune de son dieu principal et dans les conséquences pratiques qu'elles en ont chaque fois tirées. Ce sont là les véritables données de leur histoire et, partant, de celle des religions de l'Inde depuis passé deux mille ans. Malheureusement toute une moitié, et la plus intéressante, de cette histoire est enveloppée d'une profonde obscurité. Sur quelques points, les détails abondent; mais la chronologie manque absolument. Sur d'autres points, les faits eux-mêmes font défaut. Le grand poème épique, le Mahâbhàrata, qui est en somme la source la plus ancienne pour la connaissance de ces religions, n'est pas daté même d'une façon approximative: il s'est lentement accru à travers les âges et il est d'ailleurs d'un caractère essentiellement encyclopédique 1. Le Râmâyaṇa, qui est avant tout une œuvre d'art dans laquelle une haute inspiration religieuse et morale s'allie à beaucoup d'arbitraire poétique, prête à des incertitudes semblables 2. Il en est de même des dix-huit Purânas principaux, dont pas un n'est daté, qui se citent presque tous les uns les autres et dont la période de rédaction embrasse peut-être une douzaine de siècles 3. On n'est

- 1. Pour le Mahâbhârata et ses diverses rédactions, cf. surtout Lassen, Ind. Alterthumsk., I, 1004; II, 494, 2° éd. Les éditions les plus répandues sont celles de Calcutta, 4 vol. in-4°, 1834-1839, et celle de Bombay, in-f°, 1863. Une soi-disant traduction française par H. Fauche, qui comprend les huit premiers chants, a paru en 10 vol., 1863-1870.
- 2. Cf. A. Weber, Ueber das Râmâyaņa, 1870 (Mémoires de l'Académie de Berlin). Le Râmâyaņa a été édité et traduit en italien par G. Gorresio, 11 vol., 1843-1867. Une traduction française par H. Fauche a paru en 9 vol., 1854-1858. L'édition de Schlegel avec traduction latine, 1829-1830, n'a pas été achevée. Il y a plusieurs éditions indigènes du Râmâyaṇa, entre autres celle de Calcutta, 1859, et celle de Bombay, 1859.
- 3. Pour les Purânas en général, cf. H. H. Wilson, Analysis of the Purânas, ap. Journ. of the Roy. As. Soc., t. V (1838), reproduit dans les Select Works, t. III; ne comprend que six de ces ouvrages: Brâhma, Padma, Agni, Brahmavaivartta, Vishnu et Vâyu. Du même, Préface de la traduction du Vishnu-Purâna (1840), ainsi que les nombreuses notes comparatives jointes à la traduction. Ces notes ont été complétées par F. E. Hall dans la nouvelle édition (1864-1877). A. Weber, Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften der K. Bibliothek zu Berlin, 1853, pp. 127-148. Surtout Th. Aufrecht, Catalogus codicum MSS. sanscrittcorun bibliothecæ Bodleianæ, 1859, pp. 7-87. L'ouvrage de Vans Kennedy, Researches into the Nature and Affinities of Ancient Hindu Mythology, 1831, repose principalement sur les Purânas.

Les deux Purânas les plus célèbres, le Vishnu-P. et le Bhâgavata-P., sont bien connus, l'un par la traduction de H. H. Wilson, 1840; 2° éd., 1864-1877; l'autre par l'édition et la traduction de E. Burnouf (ne comprend que les livres I-IX) (M. Hauvette-Besnault est en ce moment occupé à publier les trois derniers), 3 vol., 1840-1847. De tous deux il existe plusieurs éditions indigènes.— La collection de la Bibliotheca Indica comprend : le Mârkandeya-P., publié par K. M. Banerjea, 1862; l'Agni-P., publié par

pas arrivé davantage à fixer l'âge des Upanishads sectaires, dont quelques-unes ont d'autant plus de valeur qu'elles ne sont pas éclectiques comme la plupart des écrits précédents, ni celui des Bhakti-Sûtras et du Nârada-Pañcarâtra i, si importants l'un et l'autre pour le développement du vishnouisme et de la doctrine de la foi. Une obscurité plus grande encore pèse sur les Sûtras, les Agamas, les Tantras qui contiennent les dogmes et le rituel des Caivas, notamment tout ce qui est relatif au culte des Caktis, des divinités femelles: de toute cette volumineuse et compliquée littérature, dont les œuvres datées ne remontent pas plus haut que le huitième siècle, on ne connaît jusqu'ici que des titres et quelques extraits<sup>2</sup>, auxquels il faut joindre le résumé de la métaphysique civaïte, résumé théorique, nullement historique, que Sâyana (quatorzième siècle), a inséré dans son Abrégé général des systèmes 3. Arrivera-t-on jamais à établir pour cette première période des religions sectaires, un réseau chronologique quelque peu précis? Il est permis d'en douter, car la difficulté semble inhérente à la nature même des documents, qui sont la plupart des œuvres impersonnelles où l'apocryphe et la fraude tiennent parfois une place énorme. Dans ces conditions les points de repère, si précieux d'ailleurs, qui sont fournis par les sources étrangères, grecques chinoises et arabes 4, par quelques ouvrages profanes à peu près datés, par l'épigraphie surtout, pourraient eux-mêmes devenir illu-

Râjendralâla Mitra, 1873-1879, 3 vol.; et le Vâyu-P., commencé par le même. — Il y a en outre des éditions indigènes du Matsya-P., du Linga-P., du Brahmavaivartta-P., du Kûrma-P., et de fragments (principalement des Mâhâtmyas) de plusieurs autres. Outre les 18 Purânas principaux, on compte 18 Upapurânas ou Purânas secondaires, dont on peut voir l'énumération ap. Wilson, préface de la traduction du Vishnu-P.,p. Lxxxvi, nouv. éd. Les listes officielles des Purânas et des Upapurânas ne comprennent pas, tant s'en faut, tous les ouvrages qui prétendent à ce titre, et pour le moment, il est encore impossible de présenter une bibliographie critique de cette littérature.

- 1. Publiés dans la Bibliotheca Indica, les premiers par R. Ballantyne, 1861; le second par K. M. Banerjea, 1865. Les Bhakti-Sûtras sont postérieurs à la Bhagavad-Gitâ, qu'ils citent sûtra 83.
- 2. Les renseignements les plus détaillés que nous ayons sur les Tantras se trouvent chez Th. Aufrecht, Catalogue des MSS. de la Bodleienne, pp. 88-110.
- 3. Le Sarvadarçanasamgraha, publié plusieurs fois dans l'Inde, entre autres dans la Bibliotheca Indica.
- 4. Cf. Reinaud, Fragments arabes et persans relatifs à l'Inde antérieurement au XI siècle, 1845, et Mémoire géographique, historique et scientifique sur l'Inde antérieurement au XI siècle d'après les écrivains arabes, persans et chinois, 1849; Lassen, Geschichte des chinesischen und arabischen Wissens von Indien, à la fin du vol. IV de l'Indische Alterthumskunde; E. Rehatsek, Early Moslem accounts of the Hindu Religions, dans le Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, XIV.

soires, si on s'en servait sans précautions. Rien n'autorise par exemple à reporter sur les Pâncarâtras mentionnés au septième siècle par Bana et par Kumarila, les doctrines exposées dans notre Pañcarâtra, ni à identifier les Bhagavatas, qui figurent dans les inscriptions dès la fin du deuxième siècle, d'une part avec ceux du Mahabharata et d'autre part avec ceux contre qui polémise Camkara. Même des écrits de ce dernier maître, il n'y a pas grand profit à tirer pour l'histoire des sectes, parce qu'il se borne dans ses discussions à l'examen de quelques points de métaphysique dont il est à peu près impossible de rétablir soit la filiation historique, soit la forme religieuse. Il est un ouvrage, il est vrai, sur lequel on a parfois fait fonds et qui, en effet, si on osait s'en servir, donnerait pour l'époque de cet homme célèbre plus que de simples indices et quelque chose comme une statistique des opinions sectaires: nous voulons parler du Camkaravijaya « les triomphes de Çamkara », dans lequel Anandagiri, le disciple de Camkara, est censé relater au long les polémiques soutenues par le maître contre quarante-huit sectes différentes. Mais, depuis que l'ouvrage est publié i, il suffit de le comparer à la polémique authentique de Camkara, notamment à son commentaire sur le deuxième livre des Vedânta-Sûtras, pour se convaincre que ce n'est là qu'un roman apocryphe, sans valeur pour le huitième siècle. Quelques autres compositions sur le même sujet, dont on a signalé l'existence, sont tout aussi suspectes 2. Jusqu'à nouvel ordre il faut donc s'y résigner: pendant une période de mille ans et plus, il n'y a, pour les religions sectaires, qu'une sorte de chronologie interne, extrêmement vague et plus ou moins conjecturale. Leur histoire positive ne commence guère qu'avec l'apparition des chefs d'écoles du douzième siècle (pour le civaïsme cachemirien un peu plus tôt, au neuvième3), c'est-à-dire à une époque où, en fait de doctrines essentielles, chacune de ces croyances avait dit plus d'une fois déjà son dernier mot.

En effet, ces mêmes sectes qui ont vécu d'une vie si intense et si variée et qui, jusqu'à nos jours, ont su modifier et renouveler

<sup>1.</sup> Dans la Bibliotheca Indica par Jayanarayana Tarkapañcanana, 1868.

<sup>2.</sup> Cf. F. E. Hall, A Contribution towards an Index to the Bibliography of the Indian philosophical Systems, 1859, pp. 167, 168.

<sup>3.</sup> Grâce surtout aux renseignements rapportés récemment du Cachemir par G. Bühler, et consignés par lui dans le t. XII, Extra number du Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay.

sans cesse leur organisation, leurs pratiques et leur esprit, ont été réduites de bonne heure à se répéter pour ce qui est des principes mêmes de leur théologie. Ceux-ci leur étaient fournis par l'ancienne spéculation brahmanique. Elles s'approprièrent ces formules abstraites, tantôt les appliquant telles quelles, tantôt les modifiant de façon à les rendre plus conformes à des sentiments religieux bien autrement déterminés que ceux qui avaient inspiré les auteurs des vieilles Upanishads et les rédacteurs des Darçanas. Car évidemment ni le brahman impersonnel et substance unique du Vedânta, ni la Nature féconde mais aveugle, la première cause du Samkhya, ne répondaient aux nouveaux objets de dévotion. Le Vedânta eut à reconnaître plus ou moins explicitement un Dieu distinct du monde, et pour cela il lui fallut ou nier la réalité du monde en développant jusqu'au bout la théorie de l'illusion, de la Mâyâ, ou renoncer à son dogme fondamental de l'advaita, de la non dualité, de l'εν καί πᾶν. Quant au Sâmkhya, il eut à se transformer en un système déiste. Ces solutions, dont il a été déjà plusieurs fois question, mais dont la véritable origine paraît devoir être cherchée, ici, dans les religions sectaires, ont reçu une double expression: l'une technique, dans des écrits qui, pour la plupart, ne sont encore connus que de seconde main et où, comme dans presque toutes les productions de la scolastique hindoue, la précision des formules est souvent en raison directe du vague des doctrines; l'autre littéraire et poétique, dans des œuvres où règnent d'ordinaire une confusion et une incohérence dogmatique sans bornes, mais aussi où le mysticisme s'affirme parfois avec une incomparable grandeur.

Nulle part ce dernier caractère n'apparaît mieux que dans l'œuvre célèbre qui contient l'exposé dogmatique probablement le plus ancien que nous ayons, non seulement du vishnouisme, mais d'une religion sectaire en général, la Bhagavad-Gîtâ « le chant du Très-Haut ». Dans ce poème intercalé comme épisode dans le Mahâbhârata¹, Kṛishṇa, identique à l'Être suprême, révèle luimême le mystère de sa nature transcendante. La doctrine, comme c'est en général le cas pour le vishnouisme, est essentiellement unitaire, c'est-à-dire védantique, bien qu'on y fasse largement usage de la nomenclature et des conceptions du Sâmkhya. Kṛishṇa

<sup>1.</sup> VI, 830-1532. Depuis la traduction qu'en a faite Ch. Wilkins en 1785, ce livre a été publié bien des fois, et il en existe aujourd'hui des traductions dans toutes les langues de l'Europe.

est, sous l'apparence humaine, l'Être absolu, immuable, unique; le monde et lui-même sous sa forme mortelle sont le produit de sa Mâyâ, de sa magie décevante; lui seul est réel, et ceux qui se savent un avec lui, ont la paix et le salut. La même doctrine, mais moins pure, moins élevée tant sous le rapport de la conception que sous celui de la forme, reparaît dans plusieurs Upanishads krishnaïtes. Elle est appliquée à la religion de Nrisimha, de Vishnu conçu comme homme-lion, une secte dont il n'est plus guère question ailleurs, dans la Nrisimhatâpanîya-Upanishad, et à celle de Vishnu-Râma dans la Râmatapaniya-Upanishad. Si Çəmkara, le grand champion de l'Advaita orthodoxe, a professé une doctrine sectaire, ç'a été celle-là. C'est d'elle en somme que s'inspirent le Kural de Tiruvalluvar et les chants de sa sœur Auvaiyar, ces joyaux de l'ancienne littérature tamoule. Nous la retrouverons dans le çivaïsme. Elle domine dans les Purânas vishnouites, notamment dans le Bhâgavata-Purâna, qui a mis à son service une ampleur et une richesse de style qui rappellent parfois le langage inspiré de la Bhagavad-Gità. Enfin la grande influence exercée par ces deux ouvrages, l'a rendue familière à toutes les sectes modernes, du moins dans l'Hindoustan et dans le Dékhan septentrional. Elle a profondément pénétré dans la poésie populaire, et on en rencontre les formules aussi bien au Bengale dans les Kirtans des sectateurs de Caitanya, que chez les Marhattes dans les chants de Tukarâma. ou qu'au Penjab dans l'Adigranth des Sikhs.

Mais il est clair aussi qu'un pareil credo ne doit pas être serré de trop près quand il s'agit de la foi du grand nombre. La pensée même des spéculatifs a de la peine à s'y fixer, et souvent elle est trahie par le langage, jusque dans les traités qui affectent la rigueur scolastique. A plus forte raison en est-il ainsi dans les effusions mystiques d'une poésie qui ne redoute nullement de se contredire et qui vise moins à convaincre les esprits qu'à les dompter en leur infligeant une sorte de vertige. Aussi est-il souvent difficile de distinguer cette doctrine d'une autre, de tradition également ancienne, mais dont on ne trouve l'exposé systématique que dans des documents plus jeunes, celle des Pañcarâtras ou, comme on les appelle parfois d'un nom plus général, des Bhâgavatas¹. Ceuxci considéraient, dit-on, le monde et les âmes individuelles, les

<sup>1.</sup> Il en est traité dans la 4° section du Sarvadarçanasamgraha. Colebrooke leur a consacré un chapitre de ses Mémoires sur la philosophie des Hindous, Miscellaneous Essays, t. I, p. 437, éd. Cowell.

jivas, comme des émanations de l'Être suprême, destinées à s'absorber de nouveau en lui, mais constituant dans l'intervalle des êtres à la fois réels et distincts de Dieu. Camkara, à qui on doit les premiers renseignements sur cette doctrine, dit qu'elle fut imaginée en contradiction avec le Veda, par Çândilya et, en effet, il y est fait très nettement allusion dans les Bhaktisûtras2, qui nous sont parvenus sous le nom d'un Candilya. D'un bout à l'autre de la littérature vishnouite il y a une infinité de passages qui sont en parfaite conformité avec elle, mais aucun des anciens livres (on ne saurait considérer comme tel le Nârada-Pañcarátra 3), où elle était exposée d'une façon spéciale, ne nous a été conservé. Historiquement on n'en sait pas grand'chose. Déjà le Mahâbharata suppose un étroit rapport entre les Pâncaràtras et les Bhâgavatas 4 dont il vante la foi parfaite en un seul Dieu, foi qui leur aurait été apportée du dehors, du Çvetadvîpa, « l'Ile Blanche », sorte d'Atlantide située dans l'extrême Nord, par delà la mer de lait<sup>5</sup>. Plus tard, au septième siècle, le poète Bàna en parle comme de deux sectes distinctes 6. Dans les inscriptions les Bhâgavatas sont mentionnés fréquemment, dans les provinces gangétiques dès le quatrième siècle, sur la côte de Coromandel au cinquième, dans le Gujarât au cinquième et au sixième?. Mais il n'est nullement certain que dans ces différents textes les mêmes mots désignent toujours les mêmes choses, il est même probable que, dans les documents épigraphiques, le terme de Bhagavata a simplement le sens d'adorateur de Vishnu 8.

- 1. Çamkara ad Vedânta-sûtra, II, 2, 42-45, p. 600, éd. de la Biblioth. Ind.
- 2. Bhakti-sûtras, 31.
- 3. Ne serait-ce qu'à cause de la façon dont y est employé le nom de Vaishnava.
- 4. Bhàgavata signifie adorateur de Bhagavat, du Très-Haut; quant à Pàñcaràtra, que les livres de la secte expliquent métaphoriquement par « possesseur du Pañcaràtra, de la quintuple connaissance », l'origine en est obscure : pañcaràtra signifie un espace de cinq nuits, et il y a des cérémonies védiques de ce nom; d'autre part le Nûrada-Pañcarâtra est divisé en cinq livres intitulés râtras ou nuits.
  - 5. Mahâbharata, XII, 12702 ss.
- 6. Dans son Harshacarita ap. Vâsavadattâ, éd. Hall, préf., p. 53. Le Çamkaravijaya les distingue également, ch. vı et vııı, éd. de la Biblioth. Ind. Dans le Varâha-Purâṇa, d'autre part, le Pañcarâtra est identifié à la doctrine des Bhâgavatas. Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 58.
- 7. Inscriptions des Guptas à Bihâr et à Bhitari, ap. A. Cunningham, Archæological Survey, t. I, pl. xvii et xxx. Inscriptions des Pallavas de Vengî, ap. Ind. Antiq., V, 51; 176. Inscriptions de Valabhî, passim.
- 8. C'est le sens qu'il a, par exemple, dans Varâha Mihira, Bṛihat-Saṃhitâ, IX, 19, p. 328, éd. Kern.

Au douzième siècle, cet idéalisme mitigé fut repris avec éclat par Râmânuja, un brahmane natif des environs de Madras<sup>1</sup>, qui l'exposa systématiquement dans son commentaire sur les Vedanta-Sùtras<sup>2</sup>. Il combattit l'Advaita absolu de Camkara, maintint la réalité distincte mais finie des êtres individuels et rejeta la théorie de la Màvà. Ses sectateurs, appelés de son nom les Râmânujas, révèrent Râma comme représentation du Dieu suprême : ils se divisent en plusieurs branches et sont très nombreux, particulièrement dans le Sud. Au guatorzième siècle, un des chefs de la secte, Ràmananda, alla s'établir à Oude et à Bénarès. De lui derivent directement les nombreuses subdivisions des Râmânandis, qui ne diffèrent des Ràmanujas que par les pratiques, et qui sont très répandus et très influents dans l'Inde septentrionale. Le célèbre poète Tulasidàsa, l'auteur du Râmâyana hindì (seizième siècle) fut un des leurs. Indirectement Râmânanda exerça une grande influence sur la plupart des sectes vishnouites modernes de l'Hindoustan et du Bengale, celles de Caitanya, de Kàbir, de Nânak et une foule d'autres de moindre importance. Ràmànuja avait rompu avec les préjugés de caste; mais il avait conservé le sanscrit comme langue religieuse, et il attachait une grande importance aux pratiques et aux prescriptions de pureté légale. Râmânanda s'affranchit encore davantage de l'usage orthodoxe. Il adopta les dialectes vulgaires et enseigna la vanité des observances purement extérieures. Parmi ses principaux disciples figurent des vanniers, des tisserands, des barbiers, des porteurs d'eau, des corroyeurs.

A peu près à la même époque que Râmânuja, un autre homme du Sud, Ânandatirtha, né à Kalyâna sur la côte de Malabar, poussa bien plus loin que lui la réaction contre l'idéalisme de l'école de Çamkara. Il enseigna que la matière, les âmes individuelles et Dieu, c'est-à-dire Krishna-Vishnu, sont autant d'essences irréductibles et éternellement distinctes. C'était se rapprocher du principe fondamental du déisme Sâmkhya (et pourtant Ânandatîrtha était un vedântin et il a commenté les Brahma-Sûtras!), c'est-à-dire d'un système qui n'a pas eu en somme les préférences du vishnouisme. Mais,

<sup>1.</sup> Pour les sectes historiques, nous renvoyons une fois pour toutes à H. H. Wilson, Sketch of the Religious Sects of the Hindus, publié dans les Asiatic Researches, t. XVI et XVII, 1828-1832, et reproduit dans le t. I des Select Works du célèbre indianiste.

<sup>2.</sup> Une courte exposition du Vedânta par le même a été publiée récemment à Calcutta, The Vedântatattvasàra of Ramanuja, 1878.

même dans le cercle de la théologie vaishnava, ce n'était encore pas là une doctrine nouvelle. En effet, si la conception dualiste ne domine dans aucune des œuvres vishnouites importantes qui nous sont parvenues, elles n'en sont pas moins toutes, à commencer par la Bhagavad-Gîtâ, si profondément pénétrées d'idées qui en relèvent, que, malgré l'affinité intime de la théorie des Avatâras avec les idées védantiques, on ne saurait douter qu'il n'y ait eu de bonne heure un vishnouisme à métaphysique sâmkya. Les sectateurs d'Anandatirtha appartiennent presque exclusivement à l'extrême Sud, où ils sont très nombreux. Les membres de la congrégation proprement dite, les Mâdhvas, ainsi appelés d'un surnom du maître, sont tous brahmanes, car, à l'opposé de Râmânuja, Anandatirtha a été un observateur rigoureux des distinctions de caste; mais la doctrine, dite celle du Dvaita ou de la dualité, est largement répandue dans les masses, et les chants populaires des Dâsas, dont beaucoup sont de basse caste, l'exaltent avec une fougue sectaire voisine du fanatisme 1.

Pour n'avoir pas à revenir plus tard indéfiniment sur les mêmes choses, nous quittons ici pour un instant le vishnouisme et nous achevons immédiatement ce qui concerne la métaphysique sectaire par le résumé des doctrines spéculatives du civaisme. Les religions civaïtes paraissent être plus anciennes que celles de Vishņu ou, du moins, avoir été adoptées plus anciennement par les brahmanes. Nous avons déjà vu que ce sont les seules qui aient laissé une trace dans le Veda et que, de son côté, la poésie épique, qui dans sa rédaction actuelle est en somme vishnouite, suppose également une prépondérance antérieure du culte de Mahâdeva. Les premières représentations d'un caractère incontestablement religieux qui se rencontrent sur les monnaies (rois indo-scythes, vers le début de l'ère chrétienne?), sont des figures civaïtes alternant avec des symboles bouddhiques. Enfin le civaïsme semble être resté longtemps une religion en quelque sorte professionnelle des brahmanes et des lettrés3. La plus ancienne littérature dramatique parvenue jusqu'à

<sup>1.</sup> Cf. F. Kittel, On the Karnataka Vaishnava Dasas, ap. Ind. Antiq., II, p. 307.

<sup>2.</sup> Voir les figures ap. R. Rochette, Notice sur quelques médailles de rois de la Bactriane et de l'Inde, ap. Journ. des Savants, 1834, fig. 7, p. 389. — Du même, Supplément à la Notice précédente, ibid., 1835, pl. n, fig. 22, 23, 24. — Cf. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, p. 808 ss., 2° éd.

<sup>3.</sup> Encore maintenant la proportion des brahmanes est très forte chez les civaïtes; presque tous ceux du Bengale et d'Orissa, par exemple, appartiennent à la caste brahmanique.

nous, se place sous patronage çivaïte 1. Il en est de même des compositions romanesques<sup>2</sup>. C'est également à Civa que la légende rattache les origines de la grammaire3, et Ganeça, qui est devenu de bonne heure le dieu des arts et des lettres, est une figure du panthéon çivaïte. Et pourtant nous n'avons pour le çivaïsme aucune exposition doctrinale ancienne qui, pour la beauté de la forme, puisse être comparée par exemple à la Bhagavad-Gitâ. La poésie épique religieuse lui a échappé de bonne heure. Parmi les Purânas, ceux qui lui appartiennent en propre sont les plus ternes de la collection : ce sont des compilations dans lesquelles domine le récit légendaire ou qui s'attachent de préférence aux rites et aux pratiques, et qui affectent alors, comme les Tantras, dont ils se rapprochent beaucoup, un caractère très spécial, sinon ésotérique. Il ne paraît avoir inspiré aucune œuvre éclatante, telle que le Bhàgavata-Purâna, et, à l'exception d'hymnes la plupart modernes et de quelques morceaux devenus réellement populaires, comme le Devîmâhâtmya4, dans sa littérature il semble n'avoir pas connu de milieu entre les productions d'un art raffiné ou fantaisiste et le traité technique. Des écrits de cette dernière espèce on ne connaît encore qu'un fort petit nombre de date peu ancienne, par des traductions faites sur des originaux tamouls 5. Aussi est-on réduit, pour la plupart des doctrines civaïtes, à des documents de seconde main, particulièrement à l'exposé qu'en a fait Sâyana (quatorzième

- 1. Les drames de Kâlidâsa, la Mricchakaţikâ, le Mâlatî-Màdhava de Bhavabhûti. Cf. ausssi Mâlavikâgnimitra, st. 6.
- 2. L'ancienne Brihatkatha, la source aujourd'hui perdue de la plupart des recueils de contes, s'ouvrait déjà par un dialogue entre Çiva et Pârvatî.
- 3. Pâṇini a reçu de Çiva la révélation de sa grammaire. Kathâsaritsàgara, I, 4. Cf. la même légende d'après la Brihatkathâ de Kshemendra, Ind. Antiq., 1, 304 (Bühler). Les quatorze premiers Sûtras de Pâṇini, qui fournissent la base d'une partie de sa terminologie, sont tout particulièrement regardés comme révélés, et pour cette raison sont appelés Civasûtras. Une autre tradition que l'on peut suivre jusqu'aux mythes du Veda attribue à Indra la plus vicille grammaire. Taitt. Samh., VI, 4, 7, 3; I, 6, 10, 6.
- 4. Forme les chap. LXXI-XCHI du Mârkandeya-Purâna, pp. 424-485, éd. de la Biblioth. Ind. L. Poley en a donné une édition avec traduction latine, 1831. Une française par E. Burnouf a paru en 1824 dans l'ouvrage de son père, L. Burnouf: Examen du système perfectionné de conjugaison grecque de Thiersch. Le Devimâhâtmya est le principal texte sacré des adorateurs de Durgâ dans l'Inde septentrionale.
- 5. Th. Foulkes, The Siva-prakasha-pattalai, or the Elements of the Saiva philosophy, transl. from the Tamil, Madras, 1863. Du même Catechism of the Saiva religion, ibid., 1863. Trois traités çaivas traduits du tamoul par H. R. Hoisington dans le Journ. of the American Orient. Society, t. IV. Colebrooke a traité des Mâneçvaras et des Pâçupatas dans ses mémoires sur la philosophie des Hindous, Miscellaneous Essays, 1, p. 430, éd. Cowell.

siècle) dans son Sarvadarçanasamgraha<sup>1</sup>, et aux renseignements réunis par H. H. Wilson dans son Esquisse des sectes religieuses de l'Inde. Des témoignages ainsi recueillis, aucun sans doute n'est contemporain des Pâçupatas (adorateurs de Paçupati) du Mahâbhârata, ni même des Mâhêçvaras (adorateurs de Mahêçvara, du Grand Seigneur) que mentionnent les inscriptions du cinquième siècle2. Il n'en est pas moins probable que, sous la rubrique de doctrine des Pàçupatas, des Mâhêçvaras, ils nous ont conservé les vieilles spéculations du civaïsme, et que celui-ci, bien avant Camkara et Gaudapada qui a précédé Camkara de deux ou trois générations (c'est à ces deux polémistes que nous devons les premières indications précises, mais très sommaires, sur la métaphysique des Caivas<sup>3</sup>), avait adopté en somme les formules du Sàmkhya déiste. De même que dans ce dernier système, l'âme y est nettement distinguée de la matière d'une part et, d'autre part, de Dieu. La matière, la Prakriti, est éternelle ; elle est le milieu fécond, mais aveugle, où opèrent la Màyà et les divers modes de l'Énergie divine, et où se déroulent pour l'âme les conséquences des actes. Unie à la matière, l'âme est séparée de Dieu: elle est en proie à l'erreur, au péché, et elle tombe sous la loi de la mort et de l'expiation. Elle est un paçu, un animal retenu par un lien, la matière, qui l'empêche de retourner à son pati, à son maître (c'est là le sens figuré qu'on trouve dans le vieux nom de Paçupati « le maître des troupeaux »), et c'est à rompre ce lien que doivent tendre tous les efforts du fidèle. Dieu, c'est-à-dire Çiva, est pur esprit, bien que, pour se rendre perceptible et imaginable, il daigne assumer un corps « fait non de matière, mais d'énergie ». Il est la cause efficiente de toutes choses, cause absolue selon les uns, déterminant tout sans être déterminée par rien, cause toute-puissante selon les autres, mais qui laisse à l'âme une certaine action sur sa propre destinée. Le problème de la liberté, du mérite et de la grâce, que nous retrouverons également chez les Vaishņavas, recevait ainsi parmi ces sectes une double solution : les Pâçupatas tenant pour la prédestination, d'autres, les sectateurs du Çaivadarçana proprement dit, laissant à l'homme l'initiative de son salut. Les uns et

<sup>1.</sup> Chap. vi-ix.

<sup>2.</sup> Inscriptions de Valabhî, passim.

<sup>3.</sup> Çlokas de Gaudapâda, II, 26, imprimés avec la Mândûkya-Upanishad, p. 427, éd. de la Bibl. Ind. — Çamkara, ad Vedânta sûtras, II, 2, 1-10, p. 497 ss., et II, 2, 37-41, p. 591 ss., éd. de la Bibl. Ind.

les autres admettaient des manifestations inférieures de la divinité et surtout distinguaient plus ou moins nettement entre Çiva et les divers modes de son Énergie, de sa Çakti, par laquelle il produit, conserve et détruit le monde. Elle est la cause instrumentale, comme la Prakriti est la cause matérielle, et qu'il est lui-même la cause efficiente. Elle est à la fois sa Mâyâ et sa Grâce, et se personnifie en Devî ou Mahâdevî « la Grande Déesse » aux mille noms et aux mille formes, son épouse 1.

La personnification de la Cakti n'est pas particulière au civaïsme. Chaque dieu a la sienne, et Lakshmi auprès de Vishnu, Sarasvati auprès de Brahmà jouent le même rôle que Dêvî auprès de Civa? Dans la Râmatâpaniya-Upanishad, Sîtâ est la Çakti de Râma; elle forme avec lui un couple inséparable, un seul être en quelque sorte à double face, et l'union de Krishna et de sa maîtresse favorite Ràdha est parfois conçue d'une façon toute semblable (par exemple dans le Nârada-Pañcarâtra), bien que l'érotisme mystique, qui est pour beaucoup dans ces représentations, ait pris en général dans le culte de Krishna un cours différent. Mais c'est dans le civaïsme que ces idées ont trouvé le terrain le plus favorable à leur épanouissement et qu'elles ont abouti aux plus monstrueuses aberrations. Toute une moitié des religions civaïtes est en effet caractérisée par le culte de la divinité androgyne ou de la divinité femelle. Telle qu'elle apparaît dans ces cultes, la Cakti ne relève plus de la métaphysique que nous venons d'esquisser. Elle a ses racines lointaines dans ces conceptions aussi vieilles que l'Inde d'un dualisme sexuel placé à l'origine des choses (dans un Brâhmana du Yajur Veda, Prajapati est androgyne), ou d'une matrice commune des êtres qui est aussi leur commun tombeau. Directement elle procède de la Prakriti du pur Sâmkya, de la Nature éternellement féconde. d'où sortent et les formes sensibles et les facultés intellectuelles, et en face de laquelle l'esprit, l'élément mâle, n'a qu'un rôle effacé et stérile. A quelle époque ces idées se sont-elles traduites en des croyances religieuses? Il est difficile de dire quelque chose de précis à cet égard. Les témoignages anciens font défaut : dans l'épopée, Civa ne parait pas encore sous sa forme hermaphrodite, et il est douteux qu'il faille le reconnaître dans l'APAOXPO des monnaies indo-scythes 3. Quant

<sup>1.</sup> Sarvadarçanasamgraha, chap. vi-vii.

<sup>2.</sup> Il est fait parfois mention d'une Triçakti, qui est l'exacte contre-partie de la trinité mâle. Varâha-Purâna, Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 59.

<sup>3.</sup> Lassen, Ind. Alterthumsk., II, 826 ss. — Voir une de ces monnaies figurée ap.
RELIGIONS DE L'INDE. — I.

siècle) dans son Sarvadarçanasamgraha i, et aux renseignements réunis par H. H. Wilson dans son Esquisse des sectes religieuses de l'Inde. Des témoignages ainsi recueillis, aucun sans doute n'est contemporain des Pâcupatas (adorateurs de Pacupati) du Mahâbhârata, ni même des Mâhêcvaras (adorateurs de Mahêcvara, du Grand Seigneur) que mentionnent les inscriptions du cinquième siècle2. Il n'en est pas moins probable que, sous la rubrique de doctrine des Pâcupatas, des Mâhêcvaras, ils nous ont conservé les vieilles spéculations du civaisme, et que celui ci, bien avant Camkara et Gaudapâda qui a précédé Camkara de deux ou trois générations (c'est à ces deux polémistes que nous devons les premières indications précises, mais très sommaires, sur la métaphysique des Caivas 3), avait adopté en somme les formules du Sàmkhya déiste. De même que dans ce dernier système, l'âme y est nettement distinguée de la matière d'une part et, d'autre part, de Dieu. La matière, la Prakriti, est éternelle : elle est le milieu fécond, mais aveugle, où opèrent la Màyâ et les divers modes de l'Énergie divine, et où se déroulent pour l'àme les conséquences des actes. Unie à la matière, l'âme est séparée de Dieu: elle est en proie à l'erreur, au péché, et elle tombe sous la loi de la mort et de l'expiation. Elle est un paçu, un animal retenu par un lien, la matière, qui l'empêche de retourner à son pati, à son maître (c'est là le sens figuré qu'on trouve dans le vieux nom de Paçupati « le maître des troupeaux »), et c'est à rompre ce lien que doivent tendre tous les efforts du fidèle. Dieu, c'est-à-dire Civa, est pur esprit, bien que, pour se rendre perceptible et imaginable, il daigne assumer un corps « fait non de matière, mais d'énergie ». Il est la cause efficiente de toutes choses, cause absolue selon les uns, déterminant tout sans être déterminée par rien, cause toute-puissante selon les autres, mais qui laisse à l'âme une certaine action sur sa propre destinée. Le problème de la liberté, du mérite et de la grâce, que nous retrouverons également chez les Vaishnavas, recevait ainsi parmi ces sectes une double solution : les Paçupatas tenant pour la prédestination, d'autres, les sectateurs du Caivadarçana proprement dit, laissant à l'homme l'initiative de son salut. Les uns et

<sup>1.</sup> Chap. vi-ix.

<sup>2.</sup> Inscriptions de Valabhi, passim.

<sup>3.</sup> Çlokas de Gaudapâda, II, 26, imprimés avec la Mândûkya-Upanishad, p. 427, éd. de la Bibl. Ind. — Çamkara, ad Vedânta sûtras, II, 2, 1-10, p. 497 ss., et II, 2, 37-41, p. 591 ss., éd. de la Bibl. Ind.

les autres admettaient des manifestations inférieures de la divinité et surtout distinguaient plus ou moins nettement entre Çiva et les divers modes de son Énergie, de sa Çakti, par laquelle il produit, conserve et détruit le monde. Elle est la cause instrumentale, comme la Prakriti est la cause matérielle, et qu'îl est lui-même la cause efficiente. Elle est à la fois sa Mâyâ et sa Grâce, et se personnifie en Devî ou Mahâdevî « la Grande Déesse » aux mille noms et aux mille formes, son épouse 1.

La personnification de la Cakti n'est pas particulière au civaïsme. Chaque dieu a la sienne, et Lakshmî auprès de Vishnu, Sarasvatî auprès de Brahmà jouent le même rôle que Dêvî auprès de Civa?. Dans la Râmatâpanîya-Upanishad, Sîtâ est la Çakti de Râma; elle forme avec lui un couple inséparable, un seul être en quelque sorte à double face, et l'union de Krishna et de sa maîtresse favorite Ràdhâ est parfois conçue d'une façon toute semblable (par exemple dans le Nârada-Pañcarâtra), bien que l'érotisme mystique, qui est pour beaucoup dans ces représentations, ait pris en général dans le culte de Krishna un cours différent. Mais c'est dans le civaïsme que ces idées ont trouvé le terrain le plus favorable à leur épanouissement et qu'elles ont abouti aux plus monstrueuses aberrations. Toute une moitié des religions civaïtes est en effet caractérisée par le culte de la divinité androgyne ou de la divinité femelle. Telle qu'elle apparaît dans ces cultes, la Cakti ne relève plus de la métaphysique que nous venons d'esquisser. Elle a ses racines lointaines dans ces conceptions aussi vieilles que l'Inde d'un dualisme sexuel placé à l'origine des choses (dans un Brâhmana du Yajur Veda, Prajapati est androgyne), ou d'une matrice commune des êtres qui est aussi leur commun tombeau. Directement elle procède de la Prakriti du pur Sâmkya, de la Nature éternellement féconde. d'où sortent et les formes sensibles et les facultés intellectuelles, et en face de laquelle l'esprit, l'élément mâle, n'a qu'un rôle effacé et stérile. A quelle époque ces idées se sont-elles traduites en des croyances religieuses? Il est difficile de dire quelque chose de précis à cet égard. Les témoignages anciens font défaut : dans l'épopée, Civa ne parait pas encore sous sa forme hermaphrodite, et il est douteux qu'il faille le reconnaître dans l'APAOXPO des monnaies indo-scythes 3. Quant

<sup>1.</sup> Sarvadarçanasamgraha, chap. vi-vii.

<sup>2.</sup> Il est fait parfois mention d'une Triçakti, qui est l'exacte contre-partie de la trinité mâle. Varâha-Purâṇa, Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 59.

<sup>3.</sup> Lassen, Ind. Alterthumsk., II, 826 ss. - Voir une de ces monnaies figurée ap.

à la prédominance de la divinité femelle, elle ne s'affirme que dans quelques Purânas et dans la littérature des Tantras. Mais peut-être v a-t-il ici des raisons particulières pour ne pas donner trop de crédit à l'argument négatif. Ces cultes paraissent en effet s'être compliqués de bonne heure de rites, soit terribles, soit obscènes, qui ont dû les faire reléguer dans une littérature spéciale, plus ou moins occulte. D'ailleurs les recueils de contes, basés sur la Brihatkatha où le culte des déesses sanguinaires joue un si grand rôle, ont des origines qui remontent bien haut, jusqu'au quatrième ou troisième siècle peut-être de notre ère, et, d'autre part, les immondices des Tantras civaïtes ont profondément pénétré dans les Tantras bouddhiques du Népal (entre autres dans le Tathâgata-Guhyaka qui est un des neuf livres canoniques), et de là dans les traductions tibétaines, dont la plupart sont antérieures au neuvième siècle. Cette infiltration n'a pu se faire que lentement, et, comme elle implique le développement préalable des doctrines et des pratiques hindoues. il est permis de reporter celles-ci jusqu'aux origines mêmes du moven âge. Quoi qu'il en soit, le culte des Caktis tel qu'il est formulé dans quelques Upanishads, dans plusieurs Purànas et surtout dans les Tantras, ne saurait être confondu avec les hommages ordinaires rendus par toutes les sectes aux épouses des dieux. Il forme une religion à part, celle des Caktas, qui se subdivise ellemême en plusieurs branches ayant leurs doctrines et leurs initiations particulières, et au sein de laquelle il s'est formé une mythologie toute spéciale. Au sommet et à la source des êtres est Mahâdevî, en qui viennent se fondre les conceptions de la Màvâ et de la Prakriti. Au-dessous d'elle prennent rang ses émanations, les Caktis de Vishnu, de Brahma, de Skanda, etc. (cet ordre est naturellement changé au profit de Lakshmì ou de Râdhâ, dans le petit nombre d'écrits appartenant à la classe des Tantras qu'a produits le vishnouisme), et toute une hiérarchie très compliquée et aussi

R. Rochette, Journal des Savants, 1834, p. 392, fig. x. — D'autre part nous devons conclure que c'est bien le Çiva androgyne que nous avons dans cette statue haute de dix à douze coudées, formée d'une substance inconnue, le côté droit d'un mâle, le gauche, d'une femme, les bras étendus en croix et le corps couvert de représentations du soleil, de la lune, des anges, et de tous les êtres imaginables, que les brahmanes adoraient dans une large grotte, sur une haute montagne et que certains Hindous, envoyés en ambassade à Antonin, décrivirent à Bardesane (Stobée, Eclog. Physic., I, 56). La description s'accorde parfaitement avec le panthéisme matérialiste qui caractérise cette branche de la religion çivaite. — Çiva androgyne (ardhanâriça) paraît dans les bas-reliefs de Bâdâmi, Ind. Antiq., VI, p. 359. Le Matsya-Purâṇa parle de ses images, Aufrecht, Catalogue, p. 42. Cf. également Mâlavikâgnimitra, st. 1 et 4.

variable que compliquée, de puissances femelles, les Mahâmâtris « les Grandes Mères », personnifications des forces productrices et nourricières de la nature<sup>1</sup>, les Yoginis « les Magiciennes », dont l'intervention est violente et capricieuse, les Nâyikâs, les Dakinis, les Çâkinis, bien d'autres classes encore, sans attributions uniformément définies, mais presque toutes malfaisantes, et dont la faveur ne s'obtient qu'au prix des plus répugnantes pratiques 2. Tout cela, réuni aux divinités mâles, forme le panthéon le plus monstrueux que l'homme ait jamais imaginé. Inconcevable elle-même en son essence suprème, la Mahâmâyâ, « la Grande Illusion », est adorée sous mille noms et revèt une infinité de formes. Mais en même temps on distingue entre ces formes comme entre des êtres différents, et chacune d'elles a son cercle spécial de dévots. Elles répondent la plupart à l'un des aspects de sa double nature, blanche ou noire, bienveillante ou cruelle, et elles constituent ainsi deux séries de manifestations de la Force infinie, en quelque sorte deux séries de déesses suprêmes, les unes présidant plus particulièrement aux énergies créatrices de la vie, les autres représentant plutôt celles de la destruction. Aux unes et aux autres s'adresse un double culte : le culte avoué, public, le dakshinàcara ou « culte de la main droite » qui, à l'exception d'un seul point, la persistance du sacrifice animal en l'honneur de Durgà, de Kâli et des autres formes terribles de la Grande Déesse, ne diffère pas essentiellement des usages généraux de l'hindouisme, et le vâmâcâra « le culte de la main gauche », dont les pratiques ont toujours

2. Cf. le cinquième acte du Mâlati-Mâdhava de Bhavabhûti et Kathâsaritsâgara, chap. xvIII.

<sup>1.</sup> Le culte des mères, grandes mères ou mères du monde (Mâtaras, Mahâmâtaras, Lokamâtaras) s'est étendu bien au delà du çaktisme et même du çivaïsme proprement dit. L'idée dont il part est évidente : c'est celle du principe féminin adoré dans ses diverses manifestations; mais son histoire est obscure, parce que chaque système religieux l'a appropriée de façon à l'harmoniser avec sa théologie particulière. A. Weber (Zwei vedische Texte über Omina und Portenta, p. 349 ss.) a essayé d'en suivre la trace jusqu'au Veda où nous trouvons, en fait, un culte très approchant dans celui des Tisro Devîs « les trois déesses ». Dans le Mahàbhàrata (III, 14467 ss.) elles sont les mères de Skanda, le dieu de la guerre, et à ce titre elles apparaissent fréquemment dans les inscriptions du moyen âge; par exemple, dans les inscriptions des Câlukyas et des Kadambas du Dékhan. Varâha Mihira mentionne leurs images (Brihat-Samhita, VIII, 56, éd. Kern). Ordinairement 7 ou 8, on en compte par ailleurs, 13, 16 (cf. les différentes énumérations dans le Dictionnaire de Saint-Pétersbourg, s v. Mâtar). Le Pañcadandachattraprabandha (p. 24, éd. Weber) en mentionne 64. Dans le Gujarât, on en adore 120 (Ind. Antiq., VIII, 211). Elles sont toujours invoquées en troupe ou en cercle (gana, mandala); et même quand on les croit propices, il y a en elles une part de mystère et de terreur.

été tenues plus ou moins secrètes. Les conjurations, les maléfices. la magie et la sorcellerie vulgaire tiennent une grande place dans ce dernier, et beaucoup de ces rites étranges n'ont pas d'autre objet que l'acquisition des diverses siddhis ou facultés surnaturelles. Ce sont là des pratiques bien vieilles dans l'Inde, puisqu'elles ont de profondes racines dans le Veda<sup>1</sup>, et qu'un système spécial de philosophie, le Yoga, leur a été consacré; mais nulle part elles n'ont trouvé un sol aussi bien approprié que dans le civaisme et dans le culte des Caktis. On ne saurait douter non plus que le sang de victimes humaines n'ait coulé fréquemment sur les autels de ces sombres déesses, devant les horribles images de Durgâ, de Kâlî, de Câmundà. Des témoignages formels viennent confirmer les nombreuses allusions que font à cet usage les contes et les drames 2. Au seizième siècle, les Musulmans le trouvent établi dans le Bengale septentrional3; au dix-septième, les Sikhs avouent que leur grand réformateur Guru Govind se prépara à sa mission en immolant un de ses disciples à Durgâ<sup>4</sup>; l'évêque Heber (1824) a encore connu des personnes qui avaient vu sacrifier de jeunes garçons aux portes mêmes de Calcutta<sup>5</sup>, et, presque de nos jours, les Thugs prétendaient assassiner leurs victimes en l'honneur de Kâlî. Peut-ètre faut-il voir dans ces pratiques une contagion ou un héritage des cultes sanglants des tribus aborigènes. Il est incontestable que beaucoup

- 1. Rig-Veda, X, 136, 3. Le Sâmavidhâna Brâhmana est, en fait, un manuel de sorcellerie. On peut dire la même chose du Kauçika Sûtra de l'Atharva-Veda. Cf. l'analyse que donne Shankar Pandurang Pandit, suivant Sâyaṇa, dans Academy, 5 juin 1880. Nous rencontrons souvent la même caractéristique dans les sections du Taittiziya Yajus se rapportant aux kâmyeshţis, ou offrandes présentées pour l'accomplissement d'un vœu particulier.
- 2. Par exemple Mâlatî-Mâdhava, acte 5°; H. H. Wilson, Hindu Theatre, II, pp. 391, 397; Hitopadeça, III, fable 8 (Histoire de Vîravara); Kathâsaritsâgara, chap. x, xvii, xx, xxii, xxxvi, etc.; Vîracaritra, dans Ind. Stud., XIV, pp. 120, 123; Daçaku mâracarita, ucchv. VII, p. 169, éd. H. H. Wilson; Pañcadaṇḍachattraprabandha, p. 25 (éd. Weber, dans Mémoires de l'Académie de Berlin, 1877). A défaut d'autres victimes, le sacrificateur est sa propre victime: A. Weber, Die Siṃhâsanadvātriṃcikā, Ind. Stud., XV, pp. 314, 315, et ibid., XIV, 149; Kathâsaritsâgara, chap. vi. xvii, etc. Le Kâlikâ-Purâṇa (un Upapurâṇa) décrit ces rites en détail: H. H. Wilson, préface du Vishṇu Purâna, p. xc, éd. Hall. Cette section du Kâlikâ Purâṇa est traduite dans le vol. V, des Asiatic Researches.
- 3. H. Blochmann, Contributions to the Geography and History of Bengal, ap. Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. XLII. Shahrastâni (douzième siècle) mentionne les sacrifices humains des Çâktas, mais ajoute que le peuple, communément, les rejette; traduction de Haarbrücker, t. II, p. 370. Cf. Dabistân, II, p. 155, traduit par Shea et Troyer.
  - 4. T. Trumpp, The Adi-Granth, translated; Introduction, p. xc.
- 5. Lettre du 10 janvier 1824 à Mrs. Douglas, dans la Correspondance imprimée à la suite du Narrative of a Journey through the Upper Provinces of India.

de formes de la Grande Déesse (et on peut en dire autant pour Civa et pour Vishnu) sont de vieilles divinités locales adoptées par l'hindouisme: plusieurs, et des plus cruelles, paraissent être originaires de l'Inde centrale et, pour l'une d'elles au moins, son nom même de Vindhyavâsinî « l'habitante du Vindhya », indique qu'elle a régné sur ces montagnes où le sacrifice humain faisait encore partie, il y a moins d'un demi-siècle, du culte national des Gonds. des Kols, des Uraons<sup>1</sup>. De nos jours la police anglaise a mis fin à ces rites qui, dans les parties civilisées de l'Inde, ont toujours été du reste des faits plus ou moins exceptionnels. Il n'en est pas de mème des pratiques grossièrement sensuelles et obscènes qui forment l'autre face de ces cultes secrets, et dont les Tantras exposent minutieusement les immondes prescriptions. L'usage de la viande et celui des boissons spiritueuses poussé jusqu'à l'ivresse sont de règle dans ces étranges cérémonies, où la Cakti est adorée en la personne d'une femme nue, et qui se terminent par l'accouplement charnel des initiés, chaque couple représentant Bhairava et Bhairavi (Civa et Devi), et devenant ainsi momentanément identique avec eux. C'est là le Crîcakra « le saint cercle », ou le Pûrnâbhisheka « la pleine consécration », l'acte essentiel ou plutôt l'anticipation du salut, le rite suprême de ce mysticisme en délire. Car il n'y a pas que du libertinage dans ces aberrations. Les livres qui prescrivent ces pratiques sont, non moins que d'autres, remplis de hautes visées spéculatives et morales, voire même de théories ascétiques; autant qu'ailleurs on y professe l'horreur du péché et une religiosité pleine de scrupules : c'est pieusement, la pensée absorbée dans la prière, que le fidèle doit participer à ces mystères, et ce serait les profaner que d'y chercher la satisfaction des sens. De fait, un Çakta de la main gauche est presque toujours un hypocrite et superstitieux débauché; mais on ne saurait douter que parmi les auteurs de ces abjects catéchismes, plus d'un n'ait cru sincèrement faire œuvre de sainteté. La statistique a naturellement peu de prise sur des pratiques pareilles. Aucun Hindou qui se respecte n'avouera qu'il est affilié aux Vâmâcârins. Mais ils passent pour être nombreux, beaucoup de sectateurs qui se disent de la main droite appartenant en secret à l'autre rite. Ils forment

<sup>1.</sup> W. Hunter, Statistical account of Bengal, t. XVI, p. 291; 313; XVII, 281; 283; XIX, 218. Pour un cas récent (1872) chez des Tamouls de Ceylan, vid. Ind. Antiq., II, 125. Des pratiques semblables ont été en usage jusqu'à nos jours chez les Banjàris et chez les Kois du pays Telugu; ibid., VIII, pp. 219, 220.

de petites confréries qui admettent des gens de toute condition, mais qui, notamment au Bengale, se recrutent, dit-on, dans une forte proportion parmi les brahmanes et les classes riches. Il convient d'ajouter, toutefois, que ceux qui ne font pas mystère de leur initiation nient que leur secte doive être jugée d'après ses livres, et il est probable en effet qu'il y a des degrés dans ces turpitudes et que, parmi des gens raffinés et de peu de foi, une sorte d'épicurisme superstitieux a succédé aux orgies de l'ancien rituel. Quant aux Çâktas Dakshiṇâcârins ou sectateurs de la main droite, ils sont répandus en grand nombre dans toutes les contrées de l'Inde. Dans l'Hindoustan ils forment la grosse masse des çivaïtes, et au Bengale la population entière prend part à la grande fête de leur déesse, la Durgâpûjâ, bien que les Hindous rigides réprouvent les indécences publiques qui se commettent à cette occasion et qu'ils flétrissent cette coutume comme appartenant aux pratiques de la main gauche 1.

A côté du civaïsme que nous venons de parcourir et qui relève plus ou moins directement des doctrines Samkhya, il y en a un autre qui s'inspire de l'idéalisme du Vedanta et maintient par conséquent l'unité essentielle du monde, de l'âme et de Dieu. Les sectes les plus anciennes qui le professent de nos jours, les tridandins (au propre « les porteurs du triple bâton », au figuré « ceux qui exercent la triple souveraineté sur leurs paroles, sur leurs pensées et sur leurs actes »; comme symbole de cette souveraineté, ils portent un bâton à trois nœuds), et la plupart des Smårtas (sectateurs de la Smriti, de la tradition orthodoxe), prétendent se rattacher à Camkara. Les premiers, qui se divisent en dix tribus, selon les contrées d'où ils sont originaires et qui pour cela sont aussi appelés daçanâmis « ceux des dix surnoms », sont ascètes et ont leur centre à Bénarès. Les seconds, nombreux surtout dans le Dékhan, vivent en partie dans le monde, en partie dans des couvents<sup>2</sup>. Beaucoup d'entre eux sont de purs vedàntins et appartiennent au civaïsme. Les uns et les autres n'admettent dans leur ordre que des brahmanes, et eux-mêmes ne font pas remonter leur tradition directe plus haut que le huitième siècle. Mais ici encore il convient de rappeler l'observation déjà faite à propos des systèmes

<sup>1.</sup> Le Dabistân (II, 148-164, traduit par Shea et Troyer) contient une curieuse notice sur les Çâktas (dix-septième siècle). A partir de cette période, ils constituèrent, dans l'Hindoustan, la majorité des civaites.

<sup>2.</sup> Leur guru suprème réside au couvent de Çringeri dans le Maïsour. Cf. A. C. Burnell, Vançabrâhmana, Préf., p. xIII.

vishnouites, qu'en fait de doctrine, les sectes historiques ont peu inventé. Bien avant le huitième siècle on trouve en effet, dans la littérature non technique, le çivaïsme associé à des idées qui relèvent d'une tout autre doctrine que le Sâmkhya. Le Çiva, par exemple, qu'on invoque au début du drame de Çakuntalâ, qui est à la fois le dieu, le prêtre et l'offrande, et dont l'univers est le corps, est une conception védantique. On semble parfois oublier ces témoignages quand on fait commencer tout le védantisme sectaire après Çamkara.

Du neuvième au onzième siècle, cette branche de la théosophie civate recut sa forme définitive au Cachemir, dans les écrits de l'école de Somânanda et d'Abhinavagupta 2. Ce sont les traités techniques les plus anciens sur la matière qui nous soient parvenus, les plus anciens aussi auxquels Sàyana se réfère dans l'exposé qu'il a fait du système. Ce système est le pur idéalisme : Dieu est l'unique substance; les objets sont ses concepts et, comme il est nous-mêmes, les objets sont en réalité en nous : ce que nous croyons voir au dehors, c'est en dedans que nous le voyons; le moi individuel perçoit ou plutôt reperçoit en soi-même, comme en un miroir, les concepts du moi transcendant, et la connaissance n'est qu'une recognition. De là le nom du système, qui est celui de la Pratyabhijña ou de la Recognition. Guidée par la vraie méthode de la contemplation intérieure, éclairée par la grâce qu'elle aura méritée par sa foi en Civa, l'âme individuelle triomphe de la Mâyâ de qui procède toute diversité, et finit par se reconnaître elle-même en Dieu 3.

Des hauteurs du Timée, nous retombons au niveau des plus grossières superstitions, en passant de cette doctrine que nous ne connaissons que sous sa forme savante, à la secte des *lingàyits* qui ne nous est connue que comme religion populaire. En somme les Lingàyits paraissent se rattacher au civaisme idéaliste, puisque les *jangamas* « les vagabonds », qui forment parmi eux l'ordre religieux et ascétique, reconnaissent pour principale autorité un commentaire civaite des Vedànta-Sùtras. Mais il est difficile de dégager un credo quelconque de l'amas confus de légendes qui,

<sup>1.</sup> Cf. encore le début de Vikramorvaçî. La Çvetâçvatara-Up., qui est certainement antérieure à Çamkara, est une sorte de Bhagavad-Gitâ çivaite; voir surtout les sections III et IV.

<sup>2.</sup> G. Buhler, qui a retrouvé récemment au Cachemir une bonne partie des écrits de cette école, a fourni sur elle des renseignements précieux dans le Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, XII, extra-number, p. 77 ss.

<sup>3.</sup> Sarvadarçanasamgraha, chap. vui.

avec des renseignements sur leur histoire, sur leur organisation et sur leur culte, constituent à peu près tout ce que nous savons sur leur compte. Leur fondateur, Basava (forme dravidienne du sanscrit Vrishabha), un brahmane, naquit dans le Dékhan occidental dans la première moitié du douzième siècle. Il combattit à la fois les orthodoxes, les vishnouites et les Jainas, prêcha le civaïsme, l'abolition du sacrifice et des distinctions de caste, et s'éleva rapidement à une grande puissance. Le roi qui dominait alors dans le Dékhan, le Kaluburigi Bijjala, qui était devenu son gendre, s'étant fait contre lui le défenseur des Jainas, il le fit assassiner par ses disciples, mais fut réduit à se donner la mort pour échapper à la vengeance du successeur de ce prince. Son œuvre ne périt pas avec lui: aujourd'hui la secte ou plutôt les sectes qui se rattachent à Basava sont dominantes dans les États du Nizam et dans le Maïsour. très répandues dans l'extrême sud, et leurs ascètes itinérants, les Jangamas, se rencontrent dans l'Inde entière. Leurs livres principaux sont des écrits intitulés Purânas, dans lesquels la biographie du fondateur est mêlée à une grande quantité de légendes relatives à Civa et à ses diverses manifestations locales. Ils ont aussi des chants populaires qui sont parfois d'un caractère élevé. Presque toute cette littérature, encore peu connue, est en langue canarèse et tamoule. Les croyances paraissent être, comme dans la plupart de ces religions, un mélange de mysticisme védantique, de déisme et de grossière idolàtrie 2. Ils adorent Çiva sous la forme du linga, du phallus, et ils en portent toujours sur eux une petite image en cuivre ou en argent; d'où leur nom de Lingâvits ou de « porteurs de phallus ». A côté d'eux il v a d'autres sectes çivaites plus anciennes qui observent la même coutume, mais qui n'ont pas rompu aussi ouvertement avec les vieilles traditions, sous le rapport de la caste et du rituel. La principale paraît être celle des årådhyas, des « révérends », qui sont tous brahmanes et qui, fort nombreux autrefois, sont aujourd'hui en déclin.

Infiniment plus pure est la forme sous laquelle le çivaïsme

<sup>1.</sup> Les Jangamas ne mènent pas toujours une vie errante; comme les autres religieux ils vivent parfois en communauté, en collèges (mathas). Leur nom usuel, qui signifie « ambulants », est considéré comme exprimant leur caractère de lingas en mouvement. Cf. la description d'un d'eux dans une inscription du treizième siècle, Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, XII, p. 40.

<sup>2.</sup> Les communications les plus récentes sur la littérature et sur les croyances des Lingâyits sont dues à M. F. Kittel: Ueber den Ursprung des Lingakultus, pp. 11 et 27; Ind. Antiq., t. IV, 211; V, 183.

apparaît dans les poésies tamoules des sittars (en sanscrit siddhas), des « parfaits 1 ». On ne sait pas grand'chose de la secte de qui émanent ces chants: actuellement elle paraît éteinte; mais les chants eux-mêmes sont restés populaires, malgré le démenti qu'ils infligent aux croyances les plus chères des masses. Ce sont des compositions en général peu anciennes, ne remontant pas à plus de deux ou trois siècles, bien qu'elles circulent sous les noms des saints fameux de l'antiquité, tels qu'Agastya, le civilisateur fabuleux du Dékhan, et ses non moins fabuleux disciples. Par leur élévation, elles rivalisent avec ce que Tiruvalluvar, Auvaiyar et les anciens poètes tamouls, ont laissé de plus parfait. Mais, en même temps, par leur monothéisme sévère, par leur mépris des Vedas et des Càstras, par leur horreur de toute pratique idolâtre, par leur négation surtout d'une doctrine aussi essentiellement hindoue que la métempsycose, elles accusent bien plus nettement une influence étrangère. Des juges très compétents 2 ont cru y reconnaître une inspiration chrétienne, et, en effet, les Églises indigènes, qui croient à la haute antiquité de ces recueils, professent pour eux la même estime que celles d'Occident ont eue pour les livres sibyllins. Mais peut-ètre y a-t-il là encore plus de soufisme que d'idées chrétiennes. Ce n'est pas en général le côté monothéiste dont les Hindous sont le plus frappés dans le christianisme. Or, ces chants professent un monothéisme rigide qui rappelle plutôt le Coran que les croyances passablement altérées des chrétiens de Saint-Thomas. Pour l'alchimie du moins, dont les sittars ont été de fervents adeptes, ils ont été les disciples des Arabes. D'autres civaites les avaient précédés du reste dans la pratique du grand œuvre. Déjà Sayana, dans son exposé des diverses doctrines des Çaivas, a cru devoir consacrer un chapitre particulier au Raseçvara-darçana ou « système du mercure<sup>3</sup> », un étrange amalgame de vedantisme et d'alchimie. On s'y propose pour but de transmuer le corps en une substance incorruptible au moyen du rasapâna, de l'absorption d'élixirs composés principalement de mercure et de mica, c'est-àdire des essences mêmes de Civa et de Gauri, avec lesquels on arrive ainsi à s'identifier. Cette sorte de transsubstantiation cons-

<sup>1.</sup> Pour cette secte, voir R. Caldwell, A Comparative Grammar of the Dravidian Languages, Introd., p. 127; 146, 2 éd., et E. Ch. Gover, The Folk-songs of Southern India, Madras, 1871.

<sup>2.</sup> Notamment R. Caldwell.

<sup>3.</sup> Sarvadarçanasamgraha, ch. 11.

titue la itvanmukti, l'état de délivrance dès cette vie, la condition indispensable et unique du salut. Il est clair que les formules dévotes du Vedânta ne sont ici qu'une sorte de jargon sous lequel se cache une doctrine radicalement impie, et il est non moins clair que sous cette doctrine, qui dès le quatorzième siècle avait produit une littérature assez considérable!, il y a une importation musulmane. On est d'ordinaire à l'affût des moindres traces d'une influence chrétienne sur l'hindouisme; mais peut-ètre ne tient-on pas assez compte de celle qu'a pu exercer l'Islam. On semble n'apprécier cette dernière qu'à travers les résultats en somme négatifs de la conquête qui a été en général l'œuvre de races lourdes et grossières, et on oublie la présence ancienne, dans le Dékhan surtout, de l'élément arabe. Les Arabes du khalifat étaient arrivés sur ces côtes en qualité de voyageurs, de marchands; ils y avaient établi des relations commerciales et des comptoirs bien avant que leurs coreligionnaires afghans, turcs, mongols y fussent venus comme conquérants 2. Or, c'est précisément dans ces parages que, du neuvième au douzième siècle, ont pris naissance ces grands mouvements religieux qui se rattachent aux noms de Camkara, de Râmânuja, d'Ànandatirtha, de Basava, d'où sont sorties la plupart des sectes historiques et dont l'Hindoustan n'a offert l'analogue que bien plus tard. On a noté que ces faits se sont passés dans le voisinage de vieilles communautés chrétiennes 3. Mais à côté de celles-ci avaient apparu dès lors des sectateurs du Coran. Ni aux unes, ni aux autres nous ne sommes tentés d'attribuer une influence appréciable sur la théologie hindoue, qui nous paraît s'expliquer suffisamment par elle-même; mais il est fort possible qu'indirectement et par une sorte d'action de présence, ils aient été pour quelque chose dans l'éclosion de ces grandes réformes religieuses qui, à défaut de doctrines bien nouvelles, ont introduit dans l'hindouisme une organisation et un esprit nouveaux, et qui ont eu toutes ce caractère commun de se développer très vite sous la direction d'un chef indiscutable et d'être fondées sur une sorte de prophétisme ou d'imamat. Or, pour exercer une action semblable, les marchands arabes des premiers siècles de l'hégire, qui avaient derrière eux le

<sup>1.</sup> Sâyana ne cite pas moins de huit noms d'auteurs ou titres d'ouvrages différents.

<sup>2.</sup> Cf. Reinaud, Relation des voyages faits par les Arabes et les Persans dans l'Inde et à la Chine dans le neuvième siècle de l'ère chrétienne, 1845. La plus ancienne de ces relations est de 841. Le commerce arabe était alors florissant sur la côte de Malabar.

<sup>3.</sup> A. C. Burnell, On some Pahlavi inscriptions in South India, Mangalore, 1873, p. 14.

monde musulman, étaient peut-être mieux qualifiés que les Églises pauvres et délaissées des côtes de Malabar et de Coromandel.

Avec les systèmes qui précèdent, nous avons à peu près épuisé la théologie spéculative du civaïsme, et nous pouvons passer rapidement sur la foule de sectes ou d'associations plus obscures dans lesquelles il se fractionne 1. Ces divisions pénètrent fort peu dans le monde laigue, surtout dans le Nord, où le civaïsme est resté plus archaïque. Il n'y a pas donné naissance à de grandes religions populaires organisées et compactes comme celle des Lingavits de Basava dans le sud. Comparé au vishnouisme, on peut même dire qu'il n'y a pas produit à proprement parler de sectes modernes, et qu'il y représente plutôt un ensemble de cultes locaux qu'un ensemble de doctrines. Aussi les divisions dont il s'agit sont-elles formées principalement de dévots de profession, qui n'ont pas d'Église derrière eux. Ce sont, soit des ordres religieux plus ou moins réguliers, soit des associations sans lien fixe, à tendances ou du moins à prétentions ascétiques. Les plus respectables se rapprochent des Tridandins et des Jangamas, dont il a été précédemment parlé et professent le védantisme. Mais, en général, ils se distinguent surtout par les pratiques et par les signes extérieurs. Leur dénomination commune est celle de yogins, « possesseurs ou praticiens du yoga », terme qui dans l'usage répond à bien des nuances, depuis celle de saint homme jusqu'à celle de sorcier et de charlatan. Le plus répandu peut-ètre de ces ordres est celui des Kanphâțas<sup>2</sup>, « des Oreilles fendues », ainsi appelés de l'opération qu'ils font subir à leurs novices. Comme la plupart des yogins, ils

<sup>1.</sup> Sur la plupart des sectes qui suivent aussi bien que de celles qui précèdent on trouvera quantité de renseignements et d'anecdotes caractéristiques dans un livre cité souvent déjà, The Dabistân, or School of Manners, traduit du persan par D. Shea et A. Troyer, 1843, dont le second chapitre (vol. 11, pp. 1-228) est consacré aux croyances religieuses de l'Inde. L'auteur, quel qu'il fût, de cette curieuse Histoire des religions, un des livres les plus singuliers que l'Orient nous ait donné, était un soufi, très libre penseur, fort curieux de théosophie, de doctrines secrètes et d'impiété raffinée et fort au courant de tout ce qui se passait dans le monde sectaire de l'hindouisme vers le milieu du dix-septième siècle. Il entretenait des relations personnelles, souvent intimes, avec un grand nombre de célébrités appartenant aux diverses sectes contemporaines, avec des Vedântins, des Yogins, des Çâktas, des Vairâgins, des Jainas, des disciples de Kabir et de Nanak, etc. Il avait beaucoup lu, et pour un Oriental il ne manquait pas de sens critique. Il n'y a pas d'ouvrage plus propre que le sien à nous introduire au cœur de ce singulier mélange d'exaltation religieuse et morale et de corruption, d'héroique piété et d'effronté charlatanisme que nous rencontrons dans la vie sectaire hindoue.

<sup>2.</sup> Cf. Ind. Antiq., VII, 47; 298.

ne font aucune distinction de caste. On les rencontre vivant isolément de mendicité, plus souvent réunis en groupes cénobitiques (dans ce cas ils sont charitables et nourrissent les pauvres) dans le Dékhan septentrional, dans le Gujarât, au Penjâb, dans les provinces du Gange et au Népal. Leurs traditions, extrêmement confuses, revendiquent leur fondateur Gorakhnâtha pour chacune de ces contrées. Mais comme elles s'accordent à faire de lui le fils ou le disciple plus ou moins immédiat de Matsyendranâtha, qui appartient au bouddhisme népalais (on l'identifie avec le Bodhisattva Avalokitêçvara), il est probable que, de même que les Jatis et les Savaras<sup>1</sup>, ils se rattachent par leur origine à la religion de Câkyamuni. On ne sait pas au juste à quelle époque a vécu Gorakhnatha. Quant aux autres sectes ou variétés de vogins civaïtes, Gosains (il y a aussi des Gosains vishnouites), Bhartharis, Civâcârins, Brahmacârins, Hamsas, Paramahamsas, Akâcamukhins, Ùrdhvabâhus, Kâpâlikas, Nâgas, Bahikathas, Aghorîs, etc., etc., elles ont encore moins d'histoire<sup>2</sup>. Les noms, dans leur acception spéciale, sont rarement anciens. Cependant Hiouen-Thsang et, avant lui, Varâha-Mihira (sixième siècle) 3 ont connu les Kâpâlikas, ainsi nommés parce qu'ils portent une tête de mort qui leur sert d'aiguière. Mais la tradition de ces sectes, c'est leur profession même, et celle-ci est immémoriale. Dès l'origine, et plus que toute autre religion hindoue, le civaïsme a versé dans le fanatisme ascétique. Nulle autre n'a étalé autant de pratiques horribles ou répugnantes et n'a porté avec autant d'ostentation la livrée souvent bien étrange de la dévotion<sup>4</sup>. Aussi Hiouen-Thsang, d'ordinaire si bien informé, semble-t-il, en fait de sectes brahmaniques distinctes, n'avoir vu que des çaivas pendant les quinze années qu'il mit à parcourir les diverses contrées de l'Inde. De nos jours, les mortifications cruelles deviennent rares; cependant, il y a encore des Âkâçamukhins, des Ùrdhvabâhus qui se tiennent immobiles, la face ou les bras

<sup>1.</sup> Sherring, Hindu Tribes, p. 265, rattache ces deux divisions aux bouddhistes. La description qu'en donne l'auteur du Dabistân (II, 211) les rapprocherait plutôt des Jainas. Jati est le sanscrit Yati; sous Savara, Sevra, Çrîvara (le nom est écrit de diverses manières) se cache peut-être Çrâvaka, une désignation des laïques jainas.

<sup>2.</sup> Pour ces sectes et confréries, voir A. Sherring, Hindu Tribes and Castes as represented in Benares, 1872, p. 255 ss.

<sup>3.</sup> Stanislas Julien, Voyages des Pèlerins bouddhistes, t. I, p. 222. — Varâha Mihira, Brihat-Samhitá, LXXXVII, 22, p. 432, éd. Kern.

<sup>4.</sup> Varâha Mihira donne sabhasmadvija, le brahmane frotté de cendres, comme nom générique des çivaïtes : Brihat-Samhitâ, IX, 19, p. 328, éd. Kern.

levés au ciel, jusqu'à ce que leurs tendons racornis ne leur permettent plus de changer de posture; des Nâgas, des Paramahamsas, des Avadhûtas et autres qui, en dépit des ordonnances anglaises, s'exposent aux intempéries dans un état de nudité absolue. Dans tout cela, il y a sans nul doute beaucoup de fanatisme sincère; mais il v entre aussi beaucoup de ruse et de charlatanisme. Bien souvent la mendicité fait tout le fonds de ces prétendues mortifications, et c'est moins pour mériter le ciel que pour extorquer des aumônes par la terreur ou par le dégoût que les Bahikathas se déchirent le corps à coups de couteau et que les Aghoris se repaissent de charognes et d'excréments1. Des yogins, les uns sont réunis dans des mathas auprès des lieux saints du civaisme, notamment à Bénarès. D'autres se font les gardiens de quelque chapelle isolée et vivent en solitaires. Mais le plus grand nombre mènent une existence errante: ils tiennent le pays par bandes parfois nombreuses, allant de pèlerinage en pèlerinage et affluant par milliers aux melâs, aux foires qui se tiennent à époque fixe dans le voisinage de tout sanctuaire célèbre. De ces derniers, beaucoup vendent des charmes, font des conjurations et des exorcismes, sont diseurs de bonne aventure, jongleurs et musiciens. Ils sont à la fois craints et méprisés, les Càktas, qui sont nombreux parmi eux, encore plus que les autres, et ils fournissent un gros appoint aux classes dangereuses. Et ce n'est pas là un état de choses à mettre uniquement au compte de la corruption moderne. Depuis l'époque de Patanjali (deuxième siècle av. J.-C.), où la violence de ces fanatiques dévots était déjà passée en proverbe 2, les témoignages ne manquent pas qui établissent que de tout temps la maxime omnia sancta sanctis a été largement pratiquée parmi eux<sup>3</sup>. Pour se représenter ce qu'ils ont pu être aux époques troublées du passé, il suffit de se reporter à des récits qui ne sont pas loin de nous. Encore à la fin du siècle dernier, ils formaient le noyau de ces bandes qui parcouraient le Bengale au nombre parfois d'un millier d'hommes armes jusqu'aux dents, avec des éléphants et de l'artillerie, et qui osaient tenir la campagne contre les détachements britanniques 4.

<sup>1.</sup> Il semble hors de doute que, parmi les pratiques de quelques-uns de ces obscènes fanatiques, se rencontrent aussi des actes de cannibalisme: Dabistân, II, 153, 156, 157; Ind. Ant., VIII, 88.

<sup>2.</sup> Mahâbhâshya, ap. Ind. Stud., XIII, p. 347.

<sup>3.</sup> Déjà dans la Mricchakaţikâ, p. 35, 1, 5, éd. Stenzler, gosâviâ « religieuse » est synonyme de veçyâ, courtisane. Cf. Muir, Sanskrit Texts, t. II, p. 25, 2° éd.

<sup>4.</sup> W. Hunter, Statistical account of Bengal, t. II, p. 311; t. VII, p. 159.

Actuellement, Çiva est probablement le dieu qui compte le plus de sanctuaires. D'un bout à l'autre de l'Inde, on rencontre à chaque pas ses temples, ses chapelles, et parfois de simples niches ou des tertres où on l'adore principalement sous la forme du linga. Mais le civaïsme proprement dit est loin d'être la religion dominante. Excepté au Cachemir et au Népal, où l'élément hindou 1 est en très grande majorité composé de Çaivas, et à Bénarès, qui est comme sa cité sainte, il a perdu du terrain dans l'Hindoustan. Tout le monde y adore Civa; mais à l'exception des dévots de profession, il s'y trouve relativement peu de civaites, c'est-à-dire de gens qui font de Civa leur dieu principal, au mantra duquel ils ont été spécialement initiés et en la foi duquel ils espèrent faire leur salut. Et encore leur nombre serait-il fort diminué, s'il fallait en retrancher les Câktas qui adressent leurs hommages à Devi bien plus qu'à son époux. Dans tous les pays au nord du Vindhya, dont plusieurs comptent parmi les plus peuplés de la terre, partout où ne dominent pas les cultes locaux d'origine aborigène, la majorité appartient à des religions vishnouites. Dans le Dékhan, les proportions sont différentes : les civaites forment de grosses masses, surtout dans la partie méridionale, et les deux religions s'y font probablement équilibre. Mais là encore le vishnouisme semble être en progrès. Plus expansif et plus aimable, trop aimable même, comme nous le verrons plus loin, il se prête mieux à la mise en commun du culte et des sentiments religieux que le çivaïsme, dont les sombres mystères, sous leur triple forme ascétique, magique et orgiaste, s'accommodent plutôt de l'isolement ou du demi-jour des petites congrégations. Il est paré d'ailleurs d'une fable plus riche, et il a trouvé son expression dans des œuvres littéraires plus éclatantes qui, traduites ou plutôt reproduites dans les principaux idiomes tant arvens que dravidiens, ont fourni un fonds inépuisable à la poésie populaire. Enfin, s'il offre moins d'aliments aux appétits superstitieux, d'un autre côté, par les perspectives que la doctrine des Avatàras ouvre en quelque sorte dans la nature divine, il s'allie plus aisément au mysticisme védantique, de tous les systèmes imaginés par l'Inde celui qui répond le mieux à ses aspirations. S'il était permis de se demander vers quel avenir religieux aurait marché ce peuple au cas où il fût resté livré à lui-même, on serait probablement conduit à supposer un jour où il aurait eu

<sup>1.</sup> C'est-à-dire non musulman dans le premier pays, non bouddhiste dans le second.

pour religion une forme quelconque du vishnouisme doublée de superstitions çivaïtes.

Toutes les sectes que nous venons de passer en revue, Vaishņavas et Çaivas, les plus estimables comme les plus abjectes, poursuivent ou du moins prétendent poursuivre un but unique, le salut. Elles ont des recettes pour l'acquisition des biens temporels; mais elles professent le mépris de ces biens. Comme moyen d'obtenir le salut, elles prescrivent toutes un culte plus ou moins chargé ou dégagé de pratiques, sur lequel nous aurons à revenir plus loin. Mais au-dessus de ce culte, d'accord en ceci avec toute l'ancienne théologie, elles mettent le jñâna, la science transcendante, la connais. sance des mystères de Dieu 1. Les légendes pieuses, les puranas, qui relatent les gestes et les manifestations des divinités, ne sont que l'enveloppe d'une vérité plus haute que le fidèle doit pénétrer. La fable épique fut remaniée à ce point de vue dans des ouvrages spéciaux tels que l'Adhyâtma-Râmâyana, « le Râmâyana spirituel», où tous les faits de l'histoire de Râma sont reportés à l'ordre divin<sup>2</sup>. Parallèlement à la doctrine abstraite, il se forma ainsi chez la plupart des sectes une doctrine figurée, une gnose ou interprétation mystique de leur légende, estimée bien supérieure à la simple philosophie. Chez les Pañcarâtras par exemple, Krishna était l'âtman suprême; son frère Balarâma était le jîva, l'âme individuelle; son fils Pradyumna représentait le manas, le sentiment, et Aniruddha, son petit-fils, l'ahamkara, la conscience. De même encore chez tous les vishnouites, les amours de Krishna et des Bergères devinrent l'expression allégorique des rapports de l'âme avec Dieu. En ceci les sectes ne faisaient qu'appliquer une méthode qui remonte au Veda et dont les bouddhistes et les Jainas se sont également beaucoup servi. Mais où elles se séparent et de l'ancienne théosophie, et de l'orthodoxie moderne telle qu'elle a été formulée par Camkara, et en général de la doctrine commune de tous les darçanas, c'est quand elles subordonnent cette science à un fait psychique d'une nature toute différente, la bhakti, «la foi, l'absolue dévotion, l'amour de Dieu », sans laquelle la science est ou vaine, ou impossible. C'est la bhakti qui illumine l'âme et qui seule peut rendre fructueux les efforts de la contemplation et de l'ascétisme 3.

<sup>1.</sup> Bhagavad-Gitâ, IV, 40-42; VII, 3.

<sup>2.</sup> L'Adhyàtma-Ràmàyana fait partie du Brahmànda-Purâna. Cf. l'analyse donnée par Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 28, 29.

<sup>3.</sup> Bhagavad-Gità, XVII, 28.

Ou plutôt elle en dispense; car à celui qui la possède, tout le reste est donné par surcroît 1. Elle s'adresse non au Dieu des savants et des philosophes, mais à la manifestation de Dieu la plus accessible, la plus rapprochée, chez les vishnouites par exemple, non à Vishnu ni au Paramatman, mais à Krishna, au dieu fait homme, lequel y répond par sa grâce (anugraha, prasåda), ou qui plutôt y a répondu d'avance, quand, daignant revêtir d'une forme sensible son ineffable et inconcevable majesté, il a ainsi permis au plus humble de l'aimer et de se donner à lui avant de le connaître 2. C'était là une conception nouvelle. Le Veda avait connu la craddhâ, la confiance de l'homme en ses dieux et, dans quelques Upanishads (Katha-U., Mundaka-U.3), se rencontre un vieux dicton impliquant très nettement la notion de la Grâce. Mais toute l'antiquité avait ramené en définitive la religion à un fait de connaissance, soit rationnelle, soit intuitive, soit révélée : les sectes la ramenèrent à un fait de sentiment. Aussi la nouveauté de cette doctrine y fit-elle soupçonner de bonne heure une influence étrangère, un emprunt plus ou moins direct fait au christianisme 4. Cette première hypothèse en suggéra d'autres. On rappela la légende du Mahâbhârata, où il est dit que Nârada et avant lui d'autres personnages mythiques avaient visité le Cvetadvipa « l'Ile Blanche », et y avaient trouvé une race d'hommes parfaits en possession de la foi excellente en l'unique Bhagavat, et on vit là le souvenir d'anciennes relations des brahmanes avec le christianisme alexandrin 5. On observa que dans l'épopée ces doctrines semblent se rattacher plus spécialement au vishnouisme, que la Bhagavad-Gità où elles sont exposées avec ampleur, les Bhakti-Sûtras où elles ont été formulées systématiquement, appartiennent à la religion de Krishna, qui, plus que toute autre, a été une religion d'amour. On appuya sur le caractère monothéiste de cette religion, sur l'analogie qu'il y a entre la théorie des Avatâras et celle de l'Incarnation 6, sur les curieuses ressemblances que la légende de Jésus présente avec celle de Krishna, dans laquelle se trouvent plus ou moins nettement les scènes pastorales de la Nativité, l'Ado-

<sup>1.</sup> Bhagavata-Purana, XI, 20, 31-34.

<sup>2.</sup> Bhagavad-Gitâ, XII, 5-8.

<sup>3.</sup> Katha-Up., II, 23; Mundaka-Up., III, 2, 3. Cf. supra, p. 76.

<sup>4.</sup> H. H. Wilson, Select Works, t. I, 161, et Vishnu-Pur., Préface, p. xiv, éd. Hall.

<sup>5.</sup> A. Weber, Ind. Stud., t. I, p. 400; II, p. 168. Cf. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, 1118, 2 6d.

<sup>6.</sup> A. Weber, Ind. Stud., II, 169; 409.

ration des Bergers et des Mages, la Fuite en Égypte, le Massacre des Innocents, les Miracles de l'Enfance, la Tentation, la Transfiguration, et tout cela chez un dieu dont le nom même offre une certaine assonance avec Christos. On appela l'attention sur certaines cérémonies du krishnaïsme postérieur, sur sa fête de la Nativité, sur le culte de Krishna enfant, représenté au giron ou au sein de sa mère, dans un gokula, dans une étable, et on réunit ainsi un ensemble imposant de données tendant à établir : 1° que l'avènement dans l'Inde d'une religion de foi et d'amour est un fait d'origine purement chrétienne; 2° que le christianisme a exercé une influence plus ou moins considérable sur le culte et sur le mythe de Krishna.

Nous croyons avoir résumé fidèlement les principaux arguments de cette théorie, qui, scientifiquement, appartient presque en entier à A. Weber, et que ce savanta développée à plusieurs reprises avec une érudition et une critique auxquelles on ne saurait assez rendre hommage1. Comme elle est de première importance, nous demandons qu'il nous soit permis de nous y arrêter quelques instants de plus et de dire aussi brièvement que possible, pourquoi elle ne nous a pas convaincu. La bhakti nous paraît être le complément nécessaire d'une religion parvenue à un certain degré de monothéisme. Elle sera d'autant plus vive, que ce monothéisme sera un produit moins direct de la spéculation et qu'il aura pour objet un Dieu d'une nature plus concrète et plus humaine. Elle se traduira soit par l'amour, soit par un enthousiasme sombre, selon que le dieu lui-même sera ou aimable ou terrible. Si plusieurs religions semblables sont en présence, elle sera ardente. Cela étant, nous n avons qu'à nous demander si l'Inde a dû attendre jusqu'à l'avènement du christianisme pour, d'une part, arriver a des conceptions monothéistes, et, d'autre part, pour appliquer ces conceptions à des dieux populaires tels que Çiva et Krishna. Répondre non, et nous n'hésitons pas à le faire, c'est admettre que la bhakti peut s'expliquer comme un fait indigène, qui a pu se produire dans l'Inde comme il s'est produit ailleurs, dans les religions d'Osiris, d'Adonis, de Cybèle, de Bacchus, à son heure et indépendamment de toute influence chrétienne. Nous ne prétendons nullement faire de l'Inde ancienne un monde à part, sans commu-

<sup>1.</sup> De la façon la plus complète dans son savant mémoire Ueber die Krishņajanmāshtamī (Krishņa's Geburts Fest), Mémoires de l'Académie de Berlin, 1867, p. 217 ss.

nications avec le dehors, et, bien que la légende du Cvetadvipa, l'Albion de Wilford, Alexandrie ou l'Asie Mineure d'après Weber, nous paraisse un récit de pure fantaisie, nous admettons comme parfaitement possible que des brahmanes aient visité jadis des Églises d'Orient. En tout cas, les bouddhistes allaient dans ces parages et pouvaient leur en apporter des nouvelles, car il n'y avait point alors entre bouddhistes et brahmanes de barrières absolues. D'ailleurs dans l'Inde même, il y a eu certainement des chrétiens et probablement des Églises chrétiennes dès avant la clôture définitive de la rédaction du Mahabharata 1. Ce n'est donc pas sur la possibilité d'un emprunt, mais sur l'emprunt même, tel qu'on l'affirme, que portent nos objections. Le dogme de la Foi ne s'importe pas comme une doctrine ordinaire ou une coutume; il ne se laisse pas détacher d'une religion et greffer à distance sur une autre; pratiquement, il se confond avec la foi elle-même et, comme elle, il est inséparable du dieu qui l'inspire. Or, Weber n'entend nullement que dans Krishna, chez qui il n'y a pas trace du dogme de la Rédemption, ni des écrits de la Passion, la vraie source et substance de la foi chrétienne, l'Inde ait jamais adoré Jésus. Il ne prétend pas faire du krishnaisme un christianisme défiguré, quelque chose d'analogue à ce qu'a été de nos jours à la Chine la religion des Taiping<sup>2</sup>. Le dieu hindou n'aurait jamais cessé d'être lui-même : on aurait seulement reporté sur lui, outre le dogme de la foi, un certain nombre de données chrétiennes : en d'autres termes, on aurait pris l'âme du christianisme sans prendre le Christ. A notre avis, il y a là une sorte de contradiction. Mais, même pour ces emprunts secondaires, nous ne pouvons accepter sans réserve les conclusions de Weber. La théorie des Avatâras nous paraît être purement indienne. Elle s'est probablement formulée à propos de Krishna (et en ceci nous allons peut-être plus loin que Weber); mais elle est en germe dans l'ancienne fable; elle est en harmonie avec la distinction peu nette établie par l'Inde entre Dieu et l'homme, et elle devait comme d'elle-même sortir de la conception védantique de l'immanence divine, dont elle n'est en quelque sorte que

<sup>1.</sup> Sur l'origine des églises dites de Saint-Thomas, cf. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, p. 1119, 2 éd.; A. C. Burnell et R. Collins, ap. Ind. Antiq., III, 308; IV, 153, 183, 311. V, 25.

<sup>2.</sup> M. F. Lorinser est allé jusque-là dans Die Bhagavad-Gità übersetzt und erläutert, 1869. Il arrive à l'étrange conclusion que l'auteur du poème hindou était fort versé dans les Évangiles et dans les Pères.

l'application à des cas particuliers. Nous avons déjà indiqué d'ailleurs l'analogie qu'elle présente avec la théorie des apparitions successives du Buddha, et celle-ci paraît bien être antérieure à notre ère, puisqu'elle figure déjà dans les bas-reliefs de Barahout. Nous ne pouvons examiner ici une à une les autres ressemblances qu'on a signalées entre les deux légendes. Elles sont certainement curieuses. Plusieurs, telles que les prodiges de l'enfance et la transfiguration, s'expliquent peut-être d'elles-mêmes dans la biographie d'un homme-dieu. Mais le reste est d'un caractère si particulier, qu'on est bien forcé d'admettre qu'il y a là en effet de part et d'autre un ensemble de récits communs. Seulement nous ferons observer que ces récits répondent aux éléments les plus manifestement légendaires de la vie de Jésus 1; qu'ils se retrouvent plus ou moins ailleurs, dans d'autres biographies divines chez les Hindous, par exemple, dans celle du Buddha; que les traditions relatives à Kamsa, l'Hérode indien, sont certainement antérieures à notre ère 2; que les scènes pastorales de l'enfance de Krishna et l'idée de lui donner pour berceau une étable se rattachent par mille liens aux représentations les plus anciennes du Veda. En présence de ces rencontres multiples, on sent qu'on touche à un vieux fonds mythique devant lequel la question d'un emprunt direct se complique ou ne porte plus que sur d'insignifiants détails. Peut-être la trace la plus manifeste d'un emprunt semblable se trouve-t-elle dans certaines particularités signalées par Weber pour la fête de la nativité de Krishna, notamment dans les images où Devaki est figurée allaitant son fils, et qui semblent imitées en effet des représentations analogues de l'iconographie chrétienne. Mais ici encore le mythe est ancien et, d'autre part, l'idée de célébrer la naissance du divin enfant et d'associer en cette occasion à son culte le culte de sa mère a dû se présenter si naturellement, que la probabilité de l'emprunt ne va pas au delà de la mise en scène. Devakî n'occupe pas une place bien marquante dans la religion de son fils (c'est ailleurs, dans la religion çivaite de Skanda, que s'est développé surtout le rôle de la déesse mère); sa plus proche parente est la Màyà Devì, la mère du Buddha, et rien n'autorise à considé-

<sup>1.</sup> Les ressemblances deviennent particulièrement frappantes quand nous nous reportons aux Évangiles apocryphes, particulièrement à l'Évangile de l'Enfance très répandu dans toute l'Asie. Cf. E. Renan, l'Église chrétienne, p. 515.

<sup>2.</sup> Cf. Bhandarkar, Allusions to Krishna in Patanjali's Mahabhashya, ap. Ind. Antiq., III, p. 14.

rer les modestes et rares hommages qu'on lui rend, comme une reproduction hindoue du culte de la Vierge.

La discussion de la thèse inverse qui a longtemps régné sans partage, celle d'une influence profonde de l'Inde sur les doctrines et sur les religions de l'Occident, est en dehors des limites de ce travail. Il est bon toutefois de remarquer que là aussi il a fallu rabattre des premières suppositions. On ne fait plus venir indistinctement des bords du Gange les opinions des néo-platoniciens, des gnostiques, des manichéens, l'esprit d'ascétisme, les institutions monastiques. Malgré les aveux multipliés que le monde hellénistique nous a laissés de sa curiosité pour les mystères de l'Extrême-Orient, il paraît y avoir cherché surtout la confirmation de ses propres tendances. L'Église a probablement emprunté à l'Inde, par l'intermédiaire des bouddhistes, un petit nombre de légendes et d'usages extérieurs, tels que ceux de la cloche aux offices et du chapelet (ces deux usages, communs à la plupart des religions et sectes hindoues, paraissent être d'origine, l'un bouddhique, l'autre civaite, peut-être brahmanique); elle ne lui a été redevable ni des spéculations sur le Logos, ni du dogme de la Trinité, ni en général d'aucune de ces doctrines dont l'emprunt équivaudrait à une sorte de conversion. A plus forte raison pensonsnous qu'il a dû en être de même pour l'Inde, qui, en religion, ne s'est jamais avouée débitrice de l'Occident, et dont la profession d'ignorance à l'égard des choses étrangères, quelque suspecte qu'elle soit à bon droit, ne saurait être mise entièrement au compte de la dissimulation. En résumé, nous croyons que les traces d'une influence chrétienne sur le mythe et sur le culte de Krishna sont très problématiques, qu'elles n'apparaissent avec quelque clarté que beaucoup plus tard, dans quelques détails du culte, et qu'en tout cas cette influence a porté sur des points tellement secondaires, que l'origine chrétienne de la doctrine et du sentiment de la foi tels qu'ils se sont développés dans les religions sectaires, doit être écartée comme absolument improbable 1.

La bhakti, à laquelle nous revenons après cette longue digres-

<sup>1.</sup> Pour toute la question des anciennes influences du christianisme sur les religions de l'Inde, le lecteur consultera avec fruit le résumé impartial et très complet donné par J. Muir, dans l'introduction à ses Metrical Translations from Sanskrit Writers, 1879 (comparer Revue Critique, 30 octobre 1875, p. 275); et C. P. Tiele, Christas en Krishņa dans Theolog. Tijdschr, 1877, nº 1, p. 63. A l'opinion de Weber se rallie F. Nève, Des éléments étrangers du mythe et du culte de Krishņa, 1876.

sion, a toujours pour objet immédiat le dieu conçu ou plutôt imaginé sous la forme la plus précise, avec les attributs les plus particuliers. Elle s'adresse moins à Vishnu qu'à Krishna ou à Râma, moins à Civa qu'à Bhairava ou à telle autre de ses manifestations. Elle a été ainsi une des causes les plus actives du fractionnement des sectes. Déjà dans le Mahâbhârata il y a des allusions obscures à un faux Vâsudeva (Vâsudeva signifie fils de Vasudeva, c'est-àdire Krishna-Vishnu) appelé le Vasudeva des Pundras, un peuple du Bengale 1. D'autre part, malgré ses visées spiritualistes, elle a poussé à l'idolâtrie. A force de préciser le dieu, elle le confond parsois avec son image et, de même qu'elle distingue entre les diverses formes de la même divinité, il lui arrive de distinguer entre les diverses images de la même forme. Elle a des préférences locales. Dans les chants populaires, par exemple, on a souvent soin de préciser, en ajoutant le nom du sanctuaire, de quel Hari ou de quel Hara on se reconnaît le bhakta, le fidèle 2, et il est difficile de dire en ce cas si c'est le dieu ou bien l'idole qui est l'objet de la dévotion.

Considérée d'abord comme un fait simple et qu'il suffit d'affirmer sans autre explication, on ne tarda pas à l'analyser. On y découvrit des degrés et des nuances. On distingua entre la cânti, la quiétude, la piété calme et contemplative, et le dâsatva, l'état d'esclave, l'abandon fait à Dieu de toute volonté, et entre celui-ci et les divers degrés du sentiment actif de l'amour, le sâkhya, l'amitié, le vâtsalya, l'affection filiale, et le mâdhurya, la tendresse extatique3; ces dernières nuances plutôt propres aux vishnouites, mais apparaissant aussi chez quelques sectes civaites particulièrement spiritualistes, telles que les Sittars tamouls, qui disent dans un de leurs recueils: « Les méchants pensent que Dieu et l'amour sont différents, et nul ne voit qu'ils sont un. Si tous les hommes savaient que Dieu et l'amour sont un, ils vivraient entre eux en paix, considérant l'amour comme Dieu même 4. » Dans son sens le plus élevé elle est synonyme de yoga, l'union mystique où l'àme sent que « elle est en Dieu et que Dieu est en elle 5 ». En même temps

Mahâbhârata, I, 6992; II, 583, 1096, 1270. L'Agni-Purâna (XII, 29) l'identifie avec le roi Jarâsandha.

<sup>2.</sup> Cf. F. Kittel, ap. Ind. Antiq., 11, 307; 1V, 20.

<sup>3.</sup> H. H. Wilson, Select Works, t. I, p. 163.

<sup>4.</sup> R. Caldwell, Comparative Grammar of the Dravidian Languages, Introd., p. 147, 2º éd. Il est juste de remarquer pourtant que le nom que Caldwell rend par « Dieu », givam, serait peut-être plus correctement traduit par « salut ».

<sup>5.</sup> Bhagavad-Gîtâ, IX, 29; Nârada-Pañcarâtra, I, 36.

on refait à un point de vue nouveau une théorie bien vieille, celle des actes propres à la développer et à la nourrir, tels que l'observance des pratiques et du culte, les exercices spirituels, la contemplation, l'ascétisme; chaque secte appréciant à sa façon la valeur de ces actes, les unes, telles que les Râmânujas (vishnouites) et les Smârtas (civaïtes), attachant un grand prix à la minutie des observances, les autres, telles que les Râmânandis (vishnouites) et les Lingâyits (çivaïtes), affectant plus ou moins de les dédaigner; les Vaishnavas inclinant en général vers l'idéalisme et la contemplation, les Çaivas s'attachant davantage aux pratiques et aux mortifications. Mais ces actes ne sont que des adjuvants de la bhakti: ils ne l'engendrent pas. Elle est un fait primitif, antérieur à la connaissance: « Celui qui a la foi, est-il dit dans la Bhagavad-Gità, obtient la science 1. » Elle est donc, à l'origine du moins, ou un acte a priori de la volonté, ou un don de Dieu.

Les sectes furent ainsi amenées à travailler la doctrine de la grâce. à laquelle elles étaient conduites d'autre part par les spéculations sur l'omnipotence ou sur l'universalité divines. Nous avons déjà vu les solutions opposées que cette doctrine a reçues dans la métaphysique civaïte. La même divergence, avec plus de précision encore, se retrouve chez les vishnouites. Au fond tous les Vaishnavas attribuent à Dieu l'initiative de la grâce. En s'incarnant, la divinité vient audevant de la faiblesse humaine, et la théorie des Avatâras implique celle des grâces extérieures ou de la grâce prévenante. Mais, sur la question des grâces intérieures, ils se partagèrent, les uns n'y reconnaissant que l'action irrésistible et gratuite de Dieu, les autres admettant la coopération de l'homme à l'œuvre du salut. C'est surtout parmi les sectes issues de la réforme de Râmânuja, que cette controverse prit une grande importance. Conformément aux habitudes hindoues, on formula chaque opinion en un argument-image. D'un côté on tenait pour l'argument du chat: Dieu saisit l'àme et la sauve, comme le chat emporte ses petits loin du danger; de l'autre on en appelait à l'argument du singe : l'âme saisit Dieu et se fait sauver par lui, comme le petit du singe échappe au péril en s'attachant au flanc de sa mère. A ces questions s'en ajoutèrent bien d'autres: Comment Dieu, s'il est juste et bon, peut-il se résoudre à choisir? Comment, s'il est tout-puissant, peut-il y avoir une action en dehors de la sienne? La foi et la grâce une fois obtenues, sontelles amissibles? N'était ici le vernis de la couleur locale, on se croirait parfois transporté en plein Occident, au milieu des controverses entre Arminiens et Gomaristes. Mais on est bien vite ramené dans l'Inde, quand on voit que cette grâce est aussitôt personnifiée en Lakshmî ou en Râdhâ, et que les mêmes théologiens qui discutent ces thèses, ont souvent d'étroites affinités avec les Câktas.

A mesure que la doctrine de la bhakti se développe ainsi, elle s'exalte. De condition première et indispensable du salut, elle devient peu à peu la condition unique. Un seul acte de foi, une seule invocation sincère du nom du dieu, effacent toute une vie d'iniquités et de crimes. De là l'importance attachée, déià dans la Bhagayad-Gità 1, à la pensée dernière, et l'idée de se rendre maître de cette pensée en recourant au suicide, de se jeter dans le feu après s'être mis en état de grâce, ou de se noyer dans quelque rivière sacrée. De là encore cette maxime qui a été fatale à tant de sectes mystiques, que les actes du vrai fidèle, du bhakta, sont indifférents, et que l'homme qui a une fois éprouvé les effets de la grâce, quoi qu'il fasse, ne pèche plus. D'exagération en exagération, la bhakti en vint à se supprimer elle-même. A force d'attribuer les effets les plus surprenants à un minimum d'intention, on finit par ne plus exiger d'intention du tout. Dans les Puranas il suffit parfois, au moment de la mort, de prononcer par hasard des syllabes formant un des noms de Vishnu ou de Civa, pour être sauvé, fût-on le plus criminel des hommes. Dans le Narada-Pañcaratra, un des livres qui professent la doctrine de la bhakti avec le plus d'exaltation, un brahmane de peu de foi, après avoir mangé sans s'en douter d'un reste de nourriture consacrée et en avoir donné à sa femme, est mangé lui-même par un tigre; la femme se brûle sur le bûcher de son mari, et, purifiés par cette communion inconsciente, les trois participants, le brahmane, la brahmani et le tigre vont droit au goloka, « au monde des vaches », le ciel suprême de Krishna 2.

A ces doctrines exaltées se rattache étroitement un autre trait caractéristique de l'hindouisme et la nouveauté peut-être la plus marquante des sectes historiques: la déification du guru fondateur, laquelle a presque toujours pour conséquence l'obligation d'un dévouement absolu à la personne des gurus actuels, les héritiers de ses pouvoirs, soit par le sang, soit par la consécration. Dans le

<sup>1.</sup> VIII, 5; 6; 13.

<sup>2.</sup> Nârada-Pañcarâtra, II, 69-77.

vieux brahmanisme on rend hommage aux saints des anciens temps. aux fondateurs inspirés de l'école à laquelle on appartient, et les préceptes deviennent surtout impératifs à l'égard du guru immédiat, du précepteur spirituel. Celui-ci est plus qu'un père : l'élève lui doit une obéissance parfaite (cucrúshá) pendant la durée de son noviciat, et un pieux respect jusqu'à la fin de ses jours 1. Mais il ne lui doit pas au delà, et, l'apprentissage une fois terminé, il n'attend plus rien de lui 2. Dans les religions néo-brahmaniques, ces rapports paraissent être restés longtemps à peu près les mêmes: du moins les anciennes sectes sont-elles toutes anonymes. A partir du douzième siècle au contraire, le fondateur s'élève au rang du Buddha ou du Jina: il devient ce que le Prophète ou les imans sont pour les musulmans, un révélateur, un sauveur surnaturel. Il se confond avec le dieu même, dont il est une incarnation : comme lui, il a droit à la bhakti, et, si la secte comporte une hiérarchie traditionnelle, ses successeurs participent plus ou moins à la même prérogative. Râmânuja, Râmânanda, Ânandatirtha, Basava, bien d'autres qui ont fondé des subdivisions secondaires ou qui ont brillé comme saints ou comme poètes, furent considérés de bonne heure comme des avatâras de la divinité, soit de Vishnu, soit de Giva. Caitanya, Vallabhâcârya, Nânak et la plupart des réformateurs plus récents furent acceptés comme tels de leur vivant. Les vedântins les plus orthodoxes finirent eux-mêmes par admettre quelque chose de semblable pour Camkara, et, de nos jours encore, le chef des Smartas de Cringeri dans le Maïsour, qui passe pour avoir succédé à sa gaddi, à son siège, prend le titre de jagadguru, de « guru du monde », auquel est attaché l'infaillibilité 3. Il s'établit ainsi dans quelques sectes une sorte de lamaïsme qui leur donna beaucoup de consistance et de stabilité. Mais pour d'autres moins bien organisées ou moins bien servies par les circonstances, le culte fanatique du guru fut autant un principe de division que de discipline. Les sécessions se multiplièrent, non plus sur des questions de doctrine, mais sur des questions de personnes : les honneurs divins s'accordèrent avec une facilité extrême; et telles communautés issues de la même secte, se rattachant au même fon-

<sup>1.</sup> Âçvalây. Gr. S., III, 4,4; Âpastamba Dh. S., I, 1, 13-17; Manu, II, 146, 148; Nirukta, II, 4 (= Manu, II, 144; Samhitopanishadbr., III).

<sup>2.</sup> Âpastamba Dh. S., I, 13, 5; 18-21. Le cas est cependant prévu où l'élève préférerait rester toute sa vie auprès du guru, Gautauma, 111, 5; Manu, II, 243-244.

<sup>3.</sup> A. C. Burnell, Vamçabrâhmana, Préf., p. xiii.

dateur, en désaccord seulement sur le choix d'un chef immédiat déifié à son tour, furent aussi profondément divisées parfois que telles autres qui adoraient des dieux différents. Nous verrons plus loin à quelles extrémités cette superstition conduisit certaines branches de l'hindouisme. Ici nous ajouterons seulement qu'en présence de ces applications nouvelles de la bhakti, la théologie passa à l'arrière-plan, et se simplifia singulièrement. L'autorité, au lieu de reposer comme jadis sur l'accord plus ou moins fictif avec la tradition immémoriale, en vint à résider tout entière dans la parole même du guru. Aussi voit-on la plupart des sectes nouvelles mettre presque autant de soin à préciser leurs origines, que celles d'autrefois en avaient mis à déguiser les leurs. On ne renia pas toujours l'ancienne littérature sacrée, et les Vedas, les Purânas, les épopées, etc., gardèrent en général leur auréole de sainteté. Mais les livres de la secte émanés directement ou indirectement du guru, ne relevèrent plus d'eux. Il arriva même qu'à défaut d'écrits semblables, on se passa de tout codes acré, et on vit ainsi, chez quelques sectes, s'effacer complètement ce vieux caractère des religions de l'Inde, d'être des « religions du Livre ».

Enfin, c'est principalement sous l'influence de la bhakti que le vishnouisme perdit peu à peu de vue le côté héroïque de ses légendes: qu'il se rejeta de préférence sur les épisodes idylliques de l'histoire de Krishna et de Râma; qu'il fit parler de plus en plus à l'amour divin le langage de la passion humaine, et qu'il finit par devenir une religion érotique. La tendance est visible dans plusieurs Puranas : elle fut exprimée avec un incomparable éclat dans le Bhagavata, qui, traduit dans la plupart des dialectes de l'Inde tant aryens que dravidiens, contribua plus que tout autre écrit à la répandre, et elle éclate avec plus d'intensité encore dans les remaniements populaires de cet ouvrage, tels que le Premsågar hindi 1, « l'Océan d'amour », dont le titre seul indique suffisamment l'esprit. L'idylle joyeuse et tendre des bosquets de Vrindavan devint le roman mystique des rapports de l'âme avec Dieu et le principal aliment de la piété. Les transports de la foi et les largesses inépuisables de la grâce trouvèrent leur figure dans les ardeurs sensuelles des Gopis et dans l'empressement du dieu à v répondre et à se donner tout entier à toutes à la fois. Ou bien dans ces mêmes amours auxquels Krishna s'abandonne, mais qui ne peuvent pas lui faire oublier

<sup>1.</sup> Édité plusieurs fois, entre autres par E. Eastwick, 1851.

Râdhâ, le véritable objet de ses affections, on peignit les égarements de l'âme (car Kṛishṇa est aussi l'âme universelle), et l'ineffable bonheur qu'elle éprouve quand, revenue à elle-même et cédant aux invitations de la grâce, elle se jette entre les bras de Dieu. Ces descriptions qui n'avaient jamais été bien chastes<sup>1</sup>, devinrent bientôt lascives. Dans le drame lyrique du poète bengalais Jayadeva (douzième siècle), intitulé Gîtagovinda<sup>2</sup>, « le Chant du Pâtre » (Govinda, pâtre, est un nom de Kṛishṇa), qu'on a souvent comparé au Cantique des cantiques et qui rappelle aussi certaines productions du soufisme, le délire sensuel défie toute traduction, et on ne sait ce qui confond davantage, de la lubricité d'imagination ou de l'exaltation dévote qui ont inspiré ces strophes brûlantes.

Ce mysticisme érotique a infecté à peu d'exceptions près toutes les branches du vishnouisme, les religions de Râma aussi bien que celles de Krishna. Mais il s'est manifesté d'une façon particulièrement intense chez deux sectes nouvelles, qui se formèrent à peu près en même temps, au commencement du seizième siècle, dans l'Inde septentrionale. L'une, plus répandue dans les contrées orientales, eut pour auteur un brahmane de Nadivâ au Bengale, pauvre visionnaire extatique, connu sous le surnom de Caitanya<sup>3</sup>, qui se proclama lui-même une incarnation de Krishna et qui est révéré comme tel par ses sectateurs. Ses principaux disciples, notamment son frère Nityânand et un autre brahmane qui paraît avoir eu un rôle prépondérant dans la formation de la secte, Advaitànand, passent également pour avoir été des manifestations de la divinité. Leurs descendants qui tiennent le premier rang parmi les gosains 4 ou docteurs ont hérité de ce caractère sacré, et sont restés jusqu'à ce jour la principale autorité de la secte. Celle-ci est du reste fort peu dogmatique, surtout au Bengale, où elle se recrute indistinctement parmi les plus basses castes, fidèle en ceci à l'exemple de Caitanya, qui avait appelé à lui des gens de toute origine et jusqu'à

<sup>1.</sup> Cf. Hauvette-Besnault, Pantchádhyáyí, ou les cinq chapitres sur les amours de Crichna avec les Gopis, extrait du Bhâgavata-Purâna, livre X, ap. Journal Asiatique, t. V, 5° sér., 1865.

<sup>2.</sup> Souvent édité, entre autres par Lassen, Gitagovinda, Jayadevæ poetæ indici drama lyricum, avec traduction latine, 1836.

<sup>3.</sup> Un des termes employés pour désigner l'intelligence suprême.

<sup>4.</sup> Gosain, en sanscrit gosvámin, « possesseur de vaches », qui, comme tous les mots signifiant pâtre, est aussi un nom de Krishna, désigne en général un individu faisant profession de vie religieuse; il s'applique en outre d'une façon spéciale, tant chez les vishnouites que chez les çivaïtes, aux membres de certaines confréries.

des musulmans<sup>1</sup>. La bhakti de Krishna, de Râdhâ, de Caitanva, et le respect superstitieux du guru, poussé jusqu'à l'adoration. constituent à peu près tout le credo de ces communautés populaires. Comme tous les vishnouites, ils ont une grande dévotion au sanctuaire de Jagannâtha en Orissa et à ceux de Mathurâ, le lieu de naissance de Krishna, où résident leurs principaux gosains. Mais l'acte essentiel de leur culte propre est le kirtan, « la glorification », qu'ils célèbrent en commun et où, par de longues litanies. par des chants mêlés de danses et suivis parfois d'une sorte d'agapes. ils s'exaltent à l'envi en l'honneur du Berger de Vrindavan. Ces chants ou padas, en hindi et en vieux bengali, dont plusieurs datent d'une époque antérieure à Caitanya et qui, avec quelques biographies du fondateur, constituent leur véritable littérature, sont tous érotiques et presque tous lascifs 2. Aussi n'y a-t-il pas à s'étonner que le niveau moral soit assez bas dans la secte. Ce qui doit plutôt surprendre, c'est qu'elle n'ait pas versé davantage dans des pratiques absolument corrompues. Les classes élevées la dédaignent. du moins au Bengale<sup>3</sup>: dans les provinces supérieures, où elle est mieux composée, elle jouit de plus d'estime et compte parmi ses membres des personnes influentes et lettrées.

L'autre secte, fondée, comme celle de Caitanya, au commencement du seizième siècle, eut pour auteur Vallabhâcârya, un brahmane né dans le district de Campâran sur la frontière du Népal, d'une famille d'origine méridionale. Après de longs voyages, il fixa son siège à Gokula, sur la Jumnâ, aux lieux mèmes où s'était passée l'enfance de Kṛishṇa. Aussi la secte est-elle communément appelée du nom de ses chefs celle des gokulastha gosains, des « Saints de Gokula ». Les quarante-huit disciples de Vallabhâcârya la propagèrent dans les diverses contrées de la Péninsule: mais elle est surtout nombreuse en Hindoustan et dans la présidence de

<sup>1.</sup> L'auteur du Dabistàn (II, 185, 193) affirme d'une façon générale l'esprit de tolérance des Vairâgins vishnouites.

<sup>2.</sup> J. Beames a donné des spécimens de cette littérature, ap. Ind. Antiq., I, 215; 323, 11, 1, 37. Le lecteur en trouvera d'autres dans The Literature of Bengal, being an Attempt to trace the Progress of the National Mind in its various Aspects, as reflected in the Nation's Literature, by Ar. Cy. Dae, Calcutta, 1877. Le seul tort de cet intéressant petit livre est de présenter les choses sous un jour trop favorable. Parmi les ouvrages qui appartiennent d'une façon plus générale à la littérature vishnouite du Bengale, le Caitanyacandrodaya ou « le lever de lune de Caitanya», une glorification, sous forme dramatique, du fondateur de la secte, a été édité par Râjendralâla Mitra dans la Bibliotheca Indica.

<sup>3.</sup> On trouvera d'intéressants détails sur l'état actuel des Caitanyas du Bengale et de l'Orissa, ap. W. Hunter, Statistical account of Bengal, passim, principalement t. XIX, p. 50.

Bombay. Sans exclure les castes inférieures, elle se recrute largement parmi les classes aisées : la moitié par exemple des riches commerçants de Bombay en fait partie. Ses gosains ou docteurs, dont très peu vivent dans la retraite et dans le célibat, sont souvent eux-mêmes banquiers ou marchands, et ils profitent d'une existence itinérante, qui les conduit de sanctuaire en sanctuaire d'un bout de l'Inde à l'autre, pour joindre les poursuites du négoce à celles de la piété. Enfin les autorités suprêmes de la secte, les descendants directs de Vallabhâcârya, qui forment à eux seuls une tribu nombreuse (ils sont divisés en sept branches principales issues chacune d'un des sept petit-fils du fondateur), sont presque tous des personnages influents même en dehors du cercle de leurs fidèles, qui vivent dans l'opulence et à qui l'opinion ne conteste nullement leur titre pompeux de Mahârâja. Vallabhâcârya lui-même paraît avoir été mieux qu'un mystique ordinaire. Il est une des autorités du Vedànta, sur lequel il a laissé plusieurs traités écrits dans le sens idéaliste de l'Advaita, et il fit preuve de vigueur d'esprit en osant répudier ouvertement les théories ascétiques dans un pays où les doctrines les plus sensuelles empruntent d'ordinaire le langage du renoncement. Il enseigna que c'était outrager Dieu que de se refuser le bien-être, et que le culte devait se célébrer dans la joie. Aujourd'hui ses sectateurs n'ont plus guère souci du Vedânta et l'épicurisme n'est que le moindre de leurs défauts : dans quelque mesure au juste qu'ils aient renchéri sur les leçons du maître, ils sont une des sectes les plus corrompues de l'Inde. Des écrits du fondateur, ils n'ont guère retenu que son commentaire sur le Bhagavata-Purâna, dont le dixième chant, le plus érotique de tous, constitue avec le Premsâgar à peu près toute leur littérature d'édification. De même que les Caitanyas, ils adorent le berger de Vrindavan, l'amant de Râdhâ et des Gopis, et, par un raffinement de piété malsaine, ils le figurent sous les traits d'un enfant, comme Bâla Gopâl, Bâla Lâl, « le Petit Pâtre, le Petit Mignon ». Ils entourent ses images d'un culte minutieux, tant public que privé, de soins corporels, auguel les femmes surtout se livrent avec un empressement passionné. Non moins que les Vaishnavas du Bengale, ils recherchent les occasions de s'exalter en commun; mais ils le font d'une manière encore plus dépravée, et leurs râsmandalis qu'ils célèbrent entre eux en imitation des jeux de Krishna et des Gopis, sont d'une licence extrême. Nulle secte n'a poussé plus loin l'idolâtrie du guru. Tous les descendants de Vallabhâcârya, qu'on les estime

ou non, sont adorés comme des incarnations de Kṛishṇa. La salive qu'ils rejettent en mâchant le bétel, l'eau qui a servi à laver leurs pieds, sont bues avidement par les fidèles <sup>1</sup>. Ceux-ci leur doivent le triple samarpaṇa, le triple abandon de tan, man, dhan, du corps, de l'esprit et de la fortune, et, pour les femmes de la secte, c'est la plus grande des bénédictions que d'être distinguées par eux et de servir à leurs plaisirs. Il y a une vingtaine d'années, la seule présidence de Bombay comptait environ soixante-dix de ces hommesdieux, et un procès célèbre, débattu en 1861 devant la Haute Cour, a fourni la preuve qu'ils ne se font pas faute d'user de leurs droits <sup>2</sup>.

Comme toutes les branches de l'hindouisme, ces sectes se sont subdivisées à leur tour. Même parmi les Vallabhâcâryas, qui sont une des plus compactes, il y a des groupes qui ne sont pas en communion avec le reste de la communauté. De ces dissidents les uns procèdent d'un mouvement réformateur; mais d'autres renchérissent encore sur les exagérations de la secte principale. Tels sont, parmi les Caitanyas, les Kartâbhajs, « les fidèles du Créateur », fondés à la fin du siècle dernier, et qui ne reconnaissent d'autre dieu que le guru<sup>3</sup>. Tels encore sont les Ràdhàvallabhis, qui datent de la fin du seizième siècle et qui adorent Krishna en tant qu'il est l'amant de Râdhâ, et les Sakhibhavas (« ceux qui s'identifient avec l'Amie », c'est-à-dire avec Ràdhà), qui adoptent le costume, les manières et les occupations des femmes 4. Ces deux dernières sectes sont en réalité des Càktas vishnouites, parmi lesquels il faut ranger également un grand nombre d'individus et même des communautés entières des Caitanyas, des Vallabhâcarvas et des Ramanandis. Comme les Câktas civaïtes, ils ont des pratiques de la main gauche, qu'ils tiennent secrètes. Ils ont des Tantras spéciaux encore peu connus: le Brahmavaivarta-Purana, qui l'est davantage, appartient pour le fond à la même littérature<sup>5</sup>.

On comprend quels ravages ont dû exercer à la longue ces impures croyances. Ce serait toutefois bien peu connaître les res-

<sup>1.</sup> Ces pratiques, qui rappellent celles du lamaisme tibétain, se retrouvent aussi en d'autres sectes : Dabistân, II, 112 ; Ind. Antiq., VIII, 292.

<sup>2.</sup> Les débats de ce procès, précédés de l'histoire de la secte, sont consignés danl'ouvrage anonyme History of the Sect of Mahardjas or Vallabhâchâryas in Western India, 1865.

<sup>3.</sup> Sur cette secte, cf. Hunter, Statistical account of Bengal, I, 73; II, 53.

<sup>4.</sup> Ils semblent avoir été nombreux au dix-septième siècle: Dabistân, Il. pp. 182. 185.

<sup>5.</sup> Cf. particulièrement l'analyse de la qualrième section, le Krishnakhanda, par Aufrecht, Catalogue, pp. 26-27.

sources infinies du sentiment religieux, que de croire que l'effet en a été forcément et universellement corrupteur. Le peuple trouve une certaine sauvegarde dans la grossièreté même de sa superstition. et, dans les rangs plus élevés, bien des âmes à la fois mystiques et chastes savent extraire le miel du pur amour de cet étrange amas de lubricités. C'est par exemple une touchante légende que celle de cette jeune reine d'Udayapura, une contemporaine d'Akbar (fin du seizième siècle), Mirâ Bâî, qui renonça au trône et à son époux plutôt que d'abjurer Krishna et qui, pressée par ses persécuteurs, vint se jeter aux pieds de l'image de son dieu : « J'ai quitté mon amour, mes biens, ma royauté, mon époux. Mîrâ, ta servante, vient à toi, son refuge: prends-la auprès de toi! Si tu me sais pure de toute tache, accepte-moi. Excepté toi, nul autre n'aura compassion de moi. Aie donc pitié de moi! Seigneur de Mirâ, son bien-aimé, accepte-la et permets qu'elle ne soit plus séparée de toi à jamais!» L'image s'entr'ouvrit et Mirâ Bài disparut dans ses flancs. Son culte associé à celui de son dieu donna naissance à une nouvelle secte issue probablement des Vallabhâcâryas, et qui subsiste encore sous son nom. Toutes ces religions d'ailleurs comptent des rigoristes qui, sans rompre avec leur secte, en répudient plus ou moins les doctrines et les pratiques, soit que retirés du monde ils mènent la vie dévote des vairagins (« exempts de passions », c'est la dénomination la plus commune des sannyasins vishnouites), soit qu'avec leur famille, parfois avec quelques voisins, ils forment de petits groupes où l'on fait profession d'une piété plus éclairée et de tendances puritaines. Le cercle vient-il à s'élargir, il se transforme peu à peu en une communauté indépendante. Ainsi surgirent par exemple, chez les Caitanyas, les Spashtadayakas, qui ne reconnaissent pas de guru et vivent dans des couvents, hommes et femmes réunis sous le même toit, observant le célibat et la chasteté ; chez les Vallabhâcâryas, les Carandâsis, fondés vers le milieu du siècle dernier par un marchand de Delhi, Caran Dàs et par sa sœur Sahaji Bài; chez les Ràmanandis toute une série de petites sectes dont un assez grand nombre subsistent encore. Toutes ces communautés se distinguent moins par des nouveautés dogmatiques. que par une certaine tendance au piétisme et à l'austérité.

<sup>1.</sup> H. H. Wilson, Select Works, t. I, p. 138.

## SECTES RÉFORMATRICES

Kabîr-Panthis et autres sectes issues du mouvement réformateur de Kabîr. Part des influences musulmanes. Les Sikhs: Nânak et ses successeurs les Gurus, Guru Arjun et l'Àdigranth. Guru Govind et la guerre sainte. L'État sikh; la fin de l'indépendance des Sikhs; leur culte et leurs divisions. De nouvelles sectes continuent de se former dans l'Inde.

A côté de ces protestations timides, il ne cessa pas de s'en produire de plus hardies, dont une du moins fit une grande fortune, mais qui toutes, même celles qui n'eurent qu'un petit nombre d'adhérents directs, exercèrent une influence salutaire dans ce milieu troublé. Jointes à ce que l'ancienne tradition avait laissé de meilleur, elles furent pour l'hindouisme comme un levain qui l'empêcha de croupir et de se corrompre tout à fait. Le représentant peut-être le plus parfait de ce mouvement réformateur fut Kabir, ou, comme le surnomment aussi ses disciples qui révèrent en lui une incarnation de la divinité, Jñânin, « celui qui a la science, le Voyant ». On sait si peu de chose de positif sur le compte de cet homme remarquable, qu'on a été jusqu'à douter de son existence1. Le plus probable est qu'il naquit à Bénarès dans la caste des tisserands; qu'il fut un vairagin de la secte de Ramananda, peut-être, comme le veut la tradition, un disciple immédiat de ce maître, et qu'il enseigna dans les commencements du quinzième siècle (la légende le fait vivre trois cents ans, de 1149 à 1449). Kabîr n'a pas laissé d'écrits. Mais la secte possède d'assez nombreux recueils en hindì, dont la composition est attribuée, avec plus ou moins de

<sup>1.</sup> H. H. Wilson, Select Works, t. I, p. 69.

fondement, à ses premiers disciples, et dans lesquels sont conservés un grand nombre de dits du maître, formant parsois des pièces versifiées d'une certaine étendue, ainsi que des dialogues reproduisant des controverses en partie sûrement imaginaires, où il est le principal interlocuteur. Dans cet enseignement, Kabir s'attaque à tout l'ensemble des superstitions hindoues. Il rejette et tourne en ridicule les Câstras et les Purânas, il fustige l'arrogance et l'hypocrisie des brahmanes, il repousse toute distinction haineuse de caste, de religion et de secte. Tous ceux qui aiment Dieu et font le bien sont frères, qu'ils soient hindous ou musulmans. L'idolâtrie et tout ce qui en approche ou qui pourrait la suggérer, est sévèrement condamné: le temple ne doit être qu'une maison de prière. Il ne tolère chez ses disciples, ni les pratiques trop démonstratives, ni les singularités dans le costume, ni aucune de ces marques extérieures qui sont les signes distinctifs des sectes hindoues et qui ne servent qu'à diviser les hommes. Toutefois, pour ne pas scandaliser le prochain, il leur enjoint de se conformer à l'usage dans les choses indifférentes. Il recommande le renoncement et l'existence contemplative; mais il exige par-dessus tout la pureté morale, sans l'attacher à un genre de vie particulier. Toute l'autorité en matière de foi et de mœurs appartient au guru : cependant l'obéissance à ses commandements ne doit pas être aveugle et les droits de la conscience du fidèle sont expressément réservés.

De ces traits, il n'en est guère qui ne se retrouvent plus ou moins ailleurs, dans le passé des religions sectaires; mais l'ensemble en est nouveau, et rappelle singulièrement le quiétisme musulman. Cette ressemblance a été saisie dans l'Inde même : les mahométans réclament Kabîr comme un des leurs, et, parmi les Hindous, une tradition très répandue en fait un musulman converti. Il est certain que Kabîr s'est beaucoup préoccupé de l'Islam. Son but a été visiblement de fonder une religion unitaire qui aurait réuni dans la même foi les Hindous et les sectateurs du Prophète. et, pour cela, il attaque l'intolérance du Coran et le fanatisme des mollahs, avec non moins de vigueur que les préjugés de ses compatriotes. On ne saurait douter non plus que le spectacle de l'Islam avec son monothéisme triomphant, son culte sévèrement spiritualiste, sa large fraternité et sa morale d'une supériorité pratique incontestable, n'ait fait sur lui une impression très vive. Mais en même temps cette impression paraît n'avoir été que toute générale. Kabîr connaît mal la théologie musulmane; son Dieu n'est ni celui du Coran, ni même celui du soufisme, mais celui du Vedânta: le mantra d'initiation avec lequel il recoit ses disciples est au nom de Râma et, malgré la profession très nette qu'il fait du monothéisme. il semble avoir admis lui-même et, en tout cas, ses fidèles ont admis après lui, la plupart des personnifications de l'hindouisme. Les membres de cette secte, les Kabir-panthis, « ceux qui suivent la voie de Kabir », forment aujourd'hui douze branches principales, restées en communion entre elles malgré quelques différences dans les doctrines et dans les pratiques. Leur centre est à Bénarès: mais on les rencontre dans toute la présidence du Bengale, dans le Gujarât, dans l'Inde centrale, et jusque dans le Dékhan. Leur nombre, difficile à évaluer à cause du soin qu'ils mettent à se conformer aux usages du milieu dans lequel ils vivent, paraît être assez considérable. A la fin du siècle dernier, leur ordre religieux à lui seul fournit, dit-on, trente-cinq mille participants à une melâ tenue à Bénarès; et ils sont encore plus influents que nombreux. Kabîr lui-même est révéré comme un saint par la plupart des vishnouites: son autorité est directement reconnue par beaucoup de sectes réformatrices, et son action est sensible chez toutes.

C'est ainsi que les Dâdû-panthîs, fondés à la fin du seizième siècle par un blanchisseur du nom de Dàdù, et qui sont nombreux parmi les Râjpoutes d'Ajmir et de Jaypour; les Bâbâ-lâlîs ou sectateurs de Bâbâ-Lâl, un Râjpoute du Mâlva, qui compta parmi ses auditeurs le libéral et infortuné frère d'Aurangzeb, Dâra Shakôh (milieu du dix-septième siècle); les Sâdhus, « les purs », très répandus aux environs de Delhi, et dont le fondateur, Bìrbhân, vivait dans la deuxième moitié du dix-septième siècle; les Satnâmis, « les adorateurs du vrai nom¹ », qui datent du milieu du siècle suivant et se rattachent à Jîvan Dâs², un homme de caste militaire, natif d'Oude, sont en quelque sorte des branches issues de la secte de Kabîr. Les Prân-nâthîs, ou sectateurs de Prân-Nâtha, un kshatriya du Bândelkhând (fin du dix-septième siècle), qui admettent

<sup>1.</sup> Il s'est produit récemment une sorte de réveil dans cette secte sous l'influence d'un certain Ghâsi Dâs, mort en 1850, et qui avait groupé autour de lui près d'un demi-million de fidèles. Max Müller, Chips from a German Workshop, t. IV, p. 329.

<sup>2.</sup> Le nom intégral est Jagjîvan Dâs, « le serviteur de (celui qui est) la vie de l'univers ». Une note très intéressante sur ce réformateur, ses ouvrages, ses principaux disciples et l'état actuel de la secte, dont le niveau semble être tombé très bas, a été récemment reproduite dans Indian Antiq., VIII, 289 ss. La gaddi, ou siège du fondateur, est encore occupée présentement par un de ses descendants directs. La secte enterre ses morts au lieu de les brûler.

" was "what many property and the state of t

indistinctement des Hindous et des musulmans, laissant aux uns et aux autres leurs croyances et leurs usages particuliers, et n'exigeant d'autre profession de foi que celle de croire en un seul Dieu 1. les Civa-nârâyanis, fondés dans la première moitié du dix-huitième siècle par un râjpoute de Ghâzipour, Civa Nârâyana, qui ne reconnaissent pas de gurus et professent également le déisme: bien d'autres encore se rattachent au même mouvement. Moins directe, mais sensible encore, est l'influence des mêmes doctrines dans l'œuvre de Svâmin Nârâvana, qui, dans le premier quart de ce siècle, s'éleva dans le Gujarât contre l'idolàtrie et les superstitions de ses compatriotes, en particulier contre les croyances impures des gosains vallabhâcâryas. Il prêcha une morale austère, l'amour du prochain sans distinction de caste et l'unité de Dieu. ajoutant que ce Dieu, qui s'était incarné jadis en Krishna, et dont Vallabhâcârya avait usurpé le nom, avait daigné reparaître ici-bas en sa personne. L'évêque Heber, qui se rencontra avec lui dans le printemps de 1825, nous a laissé de cette entrevue une curieuse relation qui mériterait d'être reproduite ici in extenso?. Rien n'est plus propre que ce récit à donner une idée de l'indescriptible mélange de vues élevées et de superstitions grossières qui se rencontre à tous les degrés de l'hindouisme, et à faire toucher pour ainsi dire du doigt toutes les restrictions qu'il faut faire quand on vient à parler du monothéisme des Hindous. Svâmin Nârâyana, qui se présenta à cette entrevue à la tête de deux cents cavaliers armés jusqu'aux dents, commandait alors en maître absolu à plus de cinquante mille fidèles. Aujourd'hui, la secte en compte environ deux cent mille et, conformément à la loi qui régit toutes ces communautés, elle commence à se scinder en deux groupes.

Mais la plus remarquable des nombreuses sectes se rattachant plus ou moins directement à Kabîr est celle des Sikhs, des « Disciples, » qui, seule de toutes les branches de l'hindouisme, aboutit à une religion nationale, ou plutôt qui engendra une nation 3. Leur

<sup>1.</sup> Cf. P. S. Growse, The Sect of the Prân-nâthis, dans le Journ. of the As. Soc. of Bengal, vol. XLVIII, pp. 171 ss.

<sup>2.</sup> Narrative of a Journey through the Upper provinces of India, ch. xxv.

<sup>3.</sup> Pour l'histoire générale des Sikhs, consulter : J. Malcom, Sketch of the Sikhs, ap. Asiatic Researches, t. XI; H. T. Prinsep, Origine et progrès de la puissance des Sikhs dans le Penjab et histoire de Maharadja Randjit Singh (Calcutta, 1834), traduction française par X. Raymond. 1836; W. L. Mac Gregor. History of the Sikhs, 2 vol., 1846; J. D. Cunningham, A History of the Sikhs, 1849; pour leur histoire religieuse: H. H. Wilson. Account of the Civil and Religious Institutions of the Sikhs, ap. Journ. of

fondateur, Nânak, naquit en 1469 dans le Penjâb, à peu de distance de Lahore, dans la caste commerçante des Khatris. Une partie de son existence fut errante, et c'est probablement au cours de ces voyages qu'il entra en relation avec les disciples de Kabir. De même que ce dernier, il se fit l'apôtre d'une religion unitaire fondée sur le monothéisme et sur la pureté morale. « Il n'y a ni Hindous, ni musulmans » fut, dit-on, le thème d'une de ses premières prédications, et, comme Kabir, il est resté en odeur de sainteté auprès des soufis, des fakirs et, en général, des mahométans médiocrement orthodoxes. Mais, comme lui et plus que lui il fut foncièrement hindou. Il rejeta les Vedas, les Çâstras, les Purânas aussi bien que le Coran; mais il retint la plupart des samskåras ou cérémonies privées, qui ne furent supprimées que longtemps après lui, et il ne rompit pas même d'une façon absolue avec la caste, qu'il toléra comme institution civile et dont la secte, malgré des tentatives ultérieures d'abolition complète, a toujours conservé quelques vestiges. Elle n'a jamais cessé par exemple de témoigner beaucoup de respect aux brahmanes, et, de presque tous les gurus, il est dit qu'ils en entretinrent auprès de leur personne en qualité de prêtres domestiques. De même pour les dogmes, depuis que le Granth, la Bible des Sikhs, est publié 1, il ne saurait plus guère être question d'une influence profonde de l'Islam sur la pensée des fondateurs de cette religion. D'un bout à l'autre, et pour la forme, et pour le fond des idées, ce livre respire le panthéisme mystique du Vedanta, renforcé des doctrines de la bhakti, de la grace et du dévouement absolu au guru. Il se distingue bien de la littérature sectaire prise en masse par l'importance qu'il attache aux prescriptions morales, par la simplicité et le caractère spiritualiste d'un culte dépouillé de toute idolatrie, par sa sobriété mythologique surtout, bien qu'on y trouve en assez grand nombre les personnifications de l'hindouisme et que même on y surprenne parfois comme un retour aux divinités hindoues. Mais il serait difficile de faire en tout cela la part précise de l'influence musulmane. Pratiquement, il est vrai, les Sikhs ont fini par adorer un Dieu personnel, et leur

the Roy. As. Soc., t. IX (1848), reproduit dans les Select Works, II, p. 121, etc.; E. Trumpp, Nānak, der Stifter der Sikhreligion, dans les Mémoires de l'Académie de Munich, 1876, et surtout les Introductory Essays, placés par le même en tête de sa traduction de l'Âdi Granth, 1877.

<sup>1.</sup> The Âdi Granth or the Holy Scriptures of the Sikhs, translated from the original gurmukhi, by Dr. E. Trumpp, 1877. Publié par ordre du gouvernement anglais.

religion peut se définir comme un déisme plus ou moins assaisonné de superstitions. Mais c'était là une modification qu'elle devait subir forcément, le panthéisme, qui peut bien être la foi d'un petit cercle de mystiques, ne se concevant pas comme croyance positive d'une nombreuse communauté. Par contre il est incontestable que le contact avec les musulmans, qui n'a été nulle part plus intime que dans ces pays frontières, a puissamment agi sur l'esprit et sur les mœurs des Sikhs. C'est aux sectateurs du Prophète qu'ils ont emprunté notamment leur fanatisme militaire et le dogme de la guerre sainte, notion nullement hindoue, mais qui, sous la même influence, s'est développée également chez d'autres populations de l'Inde, par exemple chez les Marhattes et chez certaines tribus rajpoutes. L'Adi-Granth « le Livre fondamental » fut compilé par le cinquième successeur de Nânak, Guru Arjun (1581-1606). Il v recueillit les poésies laissées par le fondateur et par les trois gurus qui étaient venus après lui, et y ajouta ses propres compositions, ainsi qu'un grand nombre de sentences et de pièces de Râmananda, de Kabir, du poète marhatte Nâmdèv et d'autres saints personnages. Quelques additions y furent faites encore par le dixième et dernier guru, Govind (1675-1708), qui composa en outre un deuxième Granth, intitulé « le Granth du dixième règne ». Ces deux livres, volumineux l'un et l'autre, sont rédigés en une forme vieillie du penjâbi appelée Gurmukhî « qui vient de la bouche du Guru ». Avec des biographies des gurus i et des saints et un certain nombre d'instructions rituelles et disciplinaires, ils forment la littérature sacrée de la secte.

Pendant près d'un siècle les Sikhs paraissent être restés une communauté purement religieuse d'inoffensifs puritains. Comme Nânak, sans en faire l'objet d'une défense formelle, avait déconseillé à ses disciples de renoncer à la vie active, la secte, à peu d'exceptions près, n'était composée que de pères de famille industrieux, laboureurs ou marchands. Comme en outre l'infanticide, une des pratiques sombres de l'hindouisme et fort en usage parmi les tribus de l'Ouest, Jâts et Rajpoutes, y était sévèrement interdit, et qu'elle se recrutait indifféremment parmi toutes les classes de la population tant musulmane qu'hindoue, elle ne tarda pas à devenir nombreuse sous l'autorité de ses gurus. Celle-ci était absolue. Le

<sup>1.</sup> Ces biographies ont été traduites en partie par E. Trumpp dans ses Introductory Essays, en tête de sa traduction de l'Adi Granth.

guru est le médiateur et le sauveur; il est infaillible; le fidèle lui doit une obéissance aveugle, et ses rivaux, les fauteurs d'hérésie, finirent par être voués au feu, eux et leur famille. Bien que Nânak, en bien des endroits, parle modestement de lui-même, on ne saurait douter qu'il ne se soit cru une mission divine, ce qui, traduit en langage hindou, revenait à dire qu'il était une incarnation de Hari (un nom de Krishna-Vishnu, la désignation la plus usitée dans le Granth de l'Être suprême). Pour lui et pour ses disciples. il était identique avec Dieu, et tous ses successeurs furent, comme lui, des manifestations de la divinité. Jusqu'au cinquième guru, l'autorité suprême se transmit par voie de consécration du titulaire mourant au plus digne d'entre les disciples 1. Guru Arjun, le compilateur du Granth, la rendit héréditaire. Le premier, il s'entoura d'un appareil royal et profita de sa puissance pour jouer un rôle politique. Il pria pour Khusrô<sup>2</sup>, le fils rebelle de l'empereur Jahângir, et périt la même année à Lahore dans les prisons du padishah (1606). A partir de ce moment la communauté des Sikhs se transforma rapidement en une théocratie militaire, à laquelle la rude population des Jàts fournit de fanatiques soldats. Sous le règne du bigot Aurangzeb, la lutte avec le pouvoir impérial recommença pour ne plus finir. Le neuvième guru, Tègh Bahâdur, fut décapité à Delhi (1675). Son fils Govind Singh, dont le pontificat ne fut qu'une longue suite de combats, acheva la transformation de la secte ou, comme elle s'appela désormais d'un nom emprunté à l'arabe, du Khâlsâ « la propriété, la part de (Dieu) ». Il l'entoura d'un ensemble d'ordonnances qui en fit un peuple à part, voué au triomphe ou à l'extermination 3. Toute inégalité sociale fut abolie au sein du Kkâlsâ, dont chaque membre reçut le surnom nobiliaire de Singh (en sanscrit simha, lion). Le costume fut réglé d'une façon uniforme. A l'exception du respect témoigné aux vaches, tout ce qui rappelait les usages, pratiques et cérémonies de l'hindouisme

<sup>1.</sup> Nânak en avait donné lui-même l'exemple en désignant Angad de préférence à ses deux fils, dont les descendants, les Nânakpotras, forment encore aujourd'hui deux clans particulièrement honorés parmi les Sikhs,

<sup>2.</sup> Dabistân or School of Manners, t. II, p. 272, trad. Shea et Troyer. L'auteur avait entretenu des relations personnelles avec le huitième Guru, Hari Govind.

<sup>3.</sup> Sur les réformes effectuées par Govind Singh, cf. Sakhee Book, or the Description of Gooroo Gobin Singh's Religion and Doctrines, translated from Gooroomukhi into Hindi and afterwards into English by Sirdar Attar Singh, chief of Bhadour, Bénarès, 1873. — Cf. du même auteur: The Travels of Guru Tegh Bahadar and Guru Govind Singh, translated from the original Gurmukhi, Lahore, janvier 1876.

fut rigoureusement proscrit, bien que, personnellement, Govind partageât quelques-unes des pires superstitions hindoues, au point qu'il immola un de ses disciples à Durgâ. Aucun rapport ne fut plus toléré avec l'infidèle, avec celui que cinq initiés n'avaient pas reçu membre du Khâlsâ en buvant avec lui le sorbet du Pahul. Un Sikh ne devait même pas rendre le salut à un Hindou. Quant au musulman, il était tenu de le tuer sans merci en quelque lieu qu'il le rencontrât. Aussitôt qu'initié, il était soldat. La guerre sainte devenait son occupation permanente; il devait toujours être armé, ou du moins, comme signe de sa vocation, porter sur lui de l'acier, qui devint une sorte d'amulette. Dieu lui-même reçut le nom de Sarba Lohantí « le tout de fer », et par là quelques pratiques fétichistes s'introduisirent dans cette religion iconoclaste. Le soldat sikh adresse sa prière à son sabre; de même le volume du Granth est devenu l'objet d'une sorte de culte.

Dans cette lutte inégale contre le formidable empire d'Aurangzeb, Guru Govind Singh devait finir par succomber. Traqués comme des bêtes fauves, après trente années de combats, ce qui restait de fidèles se dispersa dans les montagnes : lui-même accepta un commandement dans les armées impériales et tomba enfin sous les coups d'un assassin afghan près de Nandèr, dans les États du Nizam (1708)<sup>1</sup>. Tous les Sikhs n'avaient pas adopté ses réformes, et il paraît avoir vu parfaitement qu'au point où en était arrivé la secte, la personnalité du guru serait désormais une cause de schisme plutôt que d'union. Aussi, sur son lit de mort, pressé de désigner son successeur, déclara-t-il que la dignité était abolie et que le Granth serait à l'avenir le guru des Sikhs.

Après lui la direction du Khâlsâ dans le Penjâb passa à un ascète du nom de Bandâ. A trois reprises, sous le commandement de ce chef féroce, les Sikhs sortirent de leurs repaires de Sirhind, et chacune de ces irruptions fut accompagnée de massacres comme l'Inde elle-mème en a peu vu de semblables. A la suite de la dernière, ils furent à peu près anéantis par les généraux de l'empereur Farokshir. Bandâ fut pris et envoyé à Delhi. Après avoir assisté pendant sept jours consécutifs au supplice de 740 de ses compagnons, dont aucun ne faiblit, après avoir vu égorger sous ses yeux son fils, dont le bourreau lui jeta le cœur à la figure, il expira le dernier, déchiré avec des tenailles ardentes, louant

Dieu de l'avoir choisi pour être l'exécuteur de ses vengeances sur la race des méchants (1716)<sup>1</sup>. Aux horreurs de cette guerre sans merci, les Sikhs avaient mêlé les dissensions intestines. De même que Guru Govind, Bandâ avait introduit des nouveautés. non dans le dogme, mais dans les usages. Il avait touché au costume et, à l'interdiction du tabac, il avait ajouté celle des liqueurs spiritueuses et de la viande (les Sikhs ne s'abstenaient que de la chair de vache). C'était un retour aux maximes de la dévotion hindoue. Il avait rencontré une résistance acharnée dans ce milieu fanatique où les moindres choses prenaient des proportions énormes et le sang avait coulé abondamment dans le Khâlsâ. Comme il n'avait été qu'un chef et non une autorité divine à la facon des gurus, ces innovations furent aisément abrogées après sa mort. A partir de ce moment, la direction de la secte passa à une milice de zélotes, les Akâlîs « les fidèles de l'Éternel », institués, dit-on, par Guru Govind, qui se firent les défenseurs farouches de l'orthodoxie. Quand la décomposition de l'empire mogol permit aux Sikhs de reprendre pied dans la plaine, les Akâlis se constituèrent les gardiens du sanctuaire d'Amritsar, où se conservait l'exemplaire original du Granth de Guru Arjun. Dans les grandes occasions, ils y convoquaient le Gurmatâ « l'avis du guru », l'assemblée générale des chefs sikhs, en laquelle résidait pour le temporel et pour le spirituel l'autorité suprême de la nation et qui, sans assurer une unité parfaitement stable à ce singulier mélange d'oligarchie théocratique et de fédération militaire, y maintint cependant une cohésion suffisante et empècha la production de nouveaux schismes dans le sein du Khâlsâ.

Ici finit l'histoire religieuse des Sikhs; la suite en est toute politique. Quarante ans après leur dernier désastre, ils avaient ramené à leur fédération la plupart des sirdars Jàts. En 1764, après la retraite définitive des Afghans, ils s'emparèrent de Lahore et devinrent les maîtres incontestés du Penjâb; ils pouvaient alors mettre sur pied 70.000 chevaux <sup>2</sup>. Ranjit Singh (1797-1839) réussit à leur imposer la forme monarchique. Mais leur fanatisme turbulent, que le « Lion du Penjâb » avait su tenir en bride, se réveilla sous ses faibles successeurs. A deux reprises, ils vinrent se briser sur les basonnettes britanniques. Enfin au printemps de 1848, le Penjâb fut annexé aux possessions de la Compagnie:

<sup>1.</sup> M. Elphinstone, History of India, t. II, p. 575.

<sup>2.</sup> H. T. Prinsop, Origine et progrès de la puissance des Sikhs dans le Penjab, p. 60.

l'armée du Khâlsâ avait cessé d'exister. Aujourd'hui les Sikhs. bien que constitués d'éléments ethniques divers, forment une race aussi nettement caractérisée qu'aucune autre de la Péninsule. Ils ont conservé leurs aptitudes martiales et ils fournissent un contingent d'élite à l'armée anglo-indienne. Mais leur fanatisme s'est assoupi. Ils sont en dehors de l'hindouisme proprement dit, bien que quelques-unes de leurs subdivisions tendent à y rentrer. Au nombre d'environ 1.200.000, ils ne forment une population agglomérée qu'au Penjâb; mais on les trouve répandus par petits groupes dans tout l'Hindoustan et dans quelques parties du Dékhan. Au point de vue religieux, ils sont restés assez compacts, bien qu'il se soit formé parmi eux des ordres qui constituent des communautés distinctes. Tels sont, outre les Akàlis déjà mentionnés et qui n'ont plus la même influence qu'autrefois, les Udasis « les renonçants ». qui rejettent le Granth de Guru Govind et qui finissent leurs jours dans l'ascétisme et dans le célibat; (les Nânakpotras, les descendants de Nânak, font partie des Udâsis); les Divânê sâdhs « les saints fous », dont une portion observe également le célibat et qui. comme les précédents, s'en tiennent à l'Adi-Granth; les Suthrês « les purs » et les Nirmale sadhus « les saints purs ». Ces derniers mènent une existence cénobitique; ils sont la plupart lettrés et tendent à se rapprocher de l'hindouisme, dont ils ont repris beaucoup de pratiques. Quand aux Suthrès, ce sont des vagabonds adonnés à tous les vices, méprisables et méprisés, et que rien ne distingue des pires espèces de fakirs et de vogins. Le culte des Sikhs est simple et pur. A l'exception d'Amritsar, qui est le centre religieux de la nation, et de quelques sanctuaires aux endroits consacrés par la vie ou par la mort des gurus et des martyrs, ils n'ont pas de lieux saints. Leurs temples sont des maisons de prière. On y récite des morceaux, on y chante des hymnes extraits du Granth et l'assemblée se sépare après que chaque fidèle a reçu une portion du karâh prasad, de l' « oblation efficace », une sorte de patisserie consacrée au nom du guru. Aussi tolérants qu'ils étaient fanatiques naguère, ils ne refusent pas d'admettre à leurs offices des étrangers, auxquels ils permettent même de participer à leur communion. Il est vrai que sous cette tolérance il se cache beaucoup de tiédeur, et que, de l'avis du meilleur juge en cette matière, du traducteur de l'Adi-Granth. le docteur Trumpp, le « sikhisme » est une religion qui s'en va¹.

<sup>1.</sup> Adi Granth, Introduction, p. CXVIII.

Nous arrêtons ici cette revue des sectes hindoues, bien que le mouvement que nous avons essayé de suivre soit loin d'être épuisé. Hari n'a pas cessé de descendre sur terre, et encore à l'heure qu'il est, parmi le peuple, surtout dans les campagnes, de nouveaux groupes religieux sont en train de se former çà et là autour de nouvelles incarnations. Ces manifestations toujours renaissantes, auxquelles d'ailleurs les classes supérieures et les brahmanes demeurent depuis longtemps étrangers, sont intéressantes à noter. parce qu'elles témoignent de la soif obstinée d'une révélation dont ce peuple est possédé plus qu'aucune autre race asiatique. Mais la description n'en apprendrait rien de neuf sur le compte de l'hindouisme. Même parmi les sectes du passé, nous n'avons choisi que celles qui nous ont paru le mieux se prêter à l'exposé des doctrines essentielles, ou qui fournissaient quelque trait propre à caractériser une des faces de cet étrange ensemble religieux. Des communautés importantes ont été ainsi passées sous silence. Il n'a été question, par exemple, ni des Nimbarkas, une des plus anciennes branches survivantes du vishnouisme, qui prétendent se rattacher à l'astronome Bhâskara (né en 1114)<sup>1</sup>, ni des Vishnubhaktas du Dékhan, qui adorent Vishnu sous les noms de Panduranga et de Vitthala, et qui sont fort nombreux parmi les Vaishnavas des pays mahrattes<sup>2</sup>. Mentionner ces sectes ainsi que bien d'autres c'eût été, dans les limites que comporte ce travail, ajouter des noms à d'autres noms, soin après tout inutile, quand il s'agit d'un pays comme l'Inde, où les variétés religieuses se comptent par milliers. Quelques additions absolument indispensables trouveront d'ailleurs mieux leur place dans l'examen qu'il nous reste à faire du culte et en guelque sorte des dehors de l'hindouisme, sujet auquel il n'a été touché jusqu'ici que d'une manière incidente et dont il importe pourtant de prendre un aperçu général.

<sup>1.</sup> H. H. Wilson, Select Works, I, 150.

<sup>2.</sup> Lassen, Ind. Altherthumsk., IV, 589. Le célèbre poète marhatte Tukârâma était un zélé dévot de ce dieu, dont le principal sanctuaire est à Pandharpour, cf. Ind Antiq., II, 272.

## CULTE

Diversité des cultes de l'hindouisme. Ces cultes sont indépendants les uns des autres : divinités et mythes auxquels ils s'adressent : culte des étoiles ; culte de Ganeça. Culte du soleil : influences iraniennes Les religions néo-brahmaniques sont essentiellement idolâtres : origines et progrès du culte des images. Symboles sacrés. Le linga et la yoni ; le çâlagrâma et la tulasî. Plantes et arbres sacrés. Animaux sacrés : la vache, le taureau, le singe ; culte du serpent. Pratiques religieuses privées : l'àcâra et sa diversité ; formules mystiques et litanies. Culte public ; les grâmadevatâs. Culte et service des temples : offrandes et víctimes. Communion. Fêtes et melâs. Pèlerinages; le Gange et les autres rivières sacrées. Bénarès. Suicide religieux. Mathurâ, Gayâ, Jagannâtha, Somnâth, etc. Statistique des pèlerinages et leur importance pour le maintien d'une certaine unité dans l'hindouisme Limites de l'hindouisme : castes maudites. Les aborigènes, Dravidiens et autres, et leurs religions. Coup d'œil rétrospectif. Avenir religieux de l'Inde; l'hindouisme tombe en ruines et semble ne pas avoir de successeur. Résultats négatifs de la conquête musulmane et des missions chrétiennes. Le Brâhma-Samâj.

Comme il est à peine besoin de le dire, les cultes de l'Inde présentent une diversité encore plus grande que celle de ses doctrines. Non seulement chaque personnage du panthéon a le sien, mais d'ordinaire il en a plusieurs, autant parfois qu'il a de noms et de sanctuaires principaux. Ce panthéon lui-même est formé d'éléments hétérogènes, où tous les systèmes religieux qui ont surgi à travers les âges, ont laissé leur apport. A côté des grandes divinités sectaires et de leur entourage, de leurs femmes, de leurs pères, de leurs mères, de leurs fils, de leurs serviteurs, on y retrouve les anciens dieux du brahmanisme, Agni, Indra, Varuṇa, etc., puissances la plupart bien déchues, mais qui survivent dans ce qui reste du vieux rituel, notamment dans les cérémonies domestiques. Les héros de la légende épique, tels que Hanumat, le singe

allié de Râma, ou les cinq fils de Pandu et leur commune épouse Draupadi, dont le culte est populaire d'un bout à l'autre de la Péninsule<sup>1</sup>, s'y rencontrent avec des personnifications d'une origine bien différente, telles que la Ganga (le Gange), le soleil, la lune, les planètes 2. Chaque contrée, surtout dans le Sud dravidien, a en outre ses dieux régionaux, identifiés d'ordinaire avec les types généraux de l'hindouisme, mais rarement au point de se confondre absolument avec eux. — Enfin, le personnel devient littéralement innombrable, quand on y ajoute, comme il le faut bien, une foule de puissances anonymes et subordonnées dans la littérature, mais qui tiennent une grande place dans les préoccupations du peuple, les Bhûtas ou démons, les Vetâlas ou vampires, les Piçâcas, et autres lutins malicieux, les Pretas ou revenants, les Yakshas ou gnomes, les Vidyâdharas ou sylphes, les Râkshasas ou ogres, les Nâgas, sorte de génies moitié hommes, moitié serpents, et la multitude infinie des divinités locales 3. Point de montagne, de rivière, de rocher, de caverne, d'arbre remarquable qui n'ait son genius loci : point de village surtout qui n'ait sa grâmadevatâ, laquelle, même dans le cas où elle est une des figures du grand panthéon, n'en reste pas moins, pour la conscience populaire, distincte de la même divinité adorée ailleurs.

- 1. Dans le seul district de South Arkot, qui entoure Pondichéry, il n'y a pas moins de 500 temples ou chapelles consacrés aux Pândavas. Ind. antiq., VII, 127.
- 2. Pour le Gange et le Soleil, cf. infra. La Lune, Candra, de bonne heure identifiée à Soma, était, au temps des Brâhmanas, le centre de nombreuses légendes et l'objet d'honneurs divins. Le Çamkaravijaya, ch xLv, et les écrivains musulmans (Ketàbal-fihrist, dans Reinaud, Mémoire sur l'Inde, p. 293, et Shahrastâni, t. II. p. 367, traduit par Haarbrücker) parlent d'une secte d'adorateurs de la Lune. Les Planètes, Graha, sont rarement mentionnées avec quelque certitule dans l'ancienne littérature. Elles n'étaient pourtant pas complètement inconnues comme on le prétend généralement, puisqu'elles sont invoquées, Atharva-V., xix, 9, 7 et 10. En outre, il en est fait mention dans les vers du khila, inséré sous le nom de Râtrisûkta à la suite de Rig-Veda, X, 127; dans la Maitri Up., VI, 16; dans Manu, I, 24; VII, 121, etc. Elles figurent, à côté du soleil et de la lune, et sans doute comme symboles religieux, sur les monnaies des rois satrapes, Lassen, Ind. Allerthumsk., II, 918 et 1134, 2º éd. Le culte de ces astres est prescrit tout au long par Yājñavalkya, I, 294-307. Comparer Brihat Paraçara Samhita, XIX, dans Dharmaçastrasamgraha, II, 250 ss. Varaha Mihira, Yogayatrá, VI, 2-18, dans Ind. Stud., XIV, 326 ss., décrit leurs images et une secte d'adorateurs des planètes est mentionnée au chap. xiv du Çamkaravijaya. Il est impossible pour le moment de dire dans quelle mesure les Hindous ont eu une astrologie planétaire indépendante. Ce que nous en savons dérive des Grecs, comme l'indique le mot Horâ qui la désigne. L'astrologie stellaire, bien que son origine soit encore en discussion, est de date ancienne chez eux, et, depuis l'époque védique, certains groupes d'étoiles, en particulier les Nakshatras, ont été l'objet d'un culte. Cf. supra, pp. 33 et 48.
- 3. Cf. une curieuse invocation de ces êtres multiformes dans Varâha Mihira, Yogayatrâ, VI, 20-29, dans Ind. Stud., XIV, 329. Cf. aussi supra, p. 179.

Presque tous ces cultes sont plus ou moins indépendants les uns des autres. Il v a bien des dieux synèdres; mais ces associations sont loin d'être fixes : en tout cas il n'y a plus dans les religions modernes d'actes rituels comparables aux grandes cérémonies védiques, où toutes les puissances du ciel et de la terre participaient en commun à une série déterminée d'hommages. Ce qui subsiste de la sorte est, ou une survivance, ou une imitation du vieux brahmanisme. Ils sont indépendants encore dans un autre sens. La spéculation qui s'est affirmée parfois si librement dans les doctrines, a eu bien moins de prise sur les pratiques. De ce côté elle s'est heurtée, et pas seulement chez les masses, à un fond d'habitudes et de croyances contre lesquelles l'enthousiasme sectaire lui-même a presque toujours fini à la longue par s'émousser. L'idée même si universellement admise, que toutes choses en définitive dépendent d'un levara, d'un souverain Seigneur, se traduit très imparfaitement dans le culte. Les dieux y sont petits ou grands selon la nature et l'étendue de leurs fonctions : dans la limite de ces fonctions, ils ne sont pas de simples lieutenants. Aussi, parmi tant de manières de s'assurer la faveur du ciel, tout Hindou a-t-il des préférences; mais, à moins d'être très cultivé ou d'appartenir à une secte rigide, il n'est indifférent à aucune de celles qui sont à sa portée. En dépit de toutes ses aspirations, il faut donc dire que, prise en masse, l'Inde est restée pratiquement polythéiste<sup>1</sup>, et on comprend qu'il ait fallu quelque temps aux musulmans et, après eux, aux Européens, pour s'apercevoir qu'au-dessus de toute la bigarrure de ces religions, il y avait chez ces gentils une théologie avouable et des spéculations dignes de compter dans l'histoire de l'esprit humain 2.

Aujourd'hui, et bien qu'il y ait encore çà et là des populations arriérées (nous ne parlons ici que des populations hindoues ou ayant adopté plus ou moins les mœurs hindoues) dont toute la religion consiste à se conformer à la coutume et à servir le fétiche du

<sup>1.</sup> Gaudapâda, qui est probablement de la fin du septième siècle, mentionne encore un polythéisme dogmatique dans ses clokas sur la Mâṇḍùkya Upanishad (II, 21, p. 424 de l'éd. de la Bibl. Ind.). Il entendait sans doute désigner les anciens Mîmâṃsistes, qui n'admettaient pas d'Îçvara.

<sup>2. «</sup> Il est clair maintenant que l'opinion généralement admise qui considère les Hindous comme polythéistes est sans base réelle; car, bien que leurs principes admettent des positions difficiles à défendre, on ne saurait contester qu'ils sont adorateurs d'un Dieu et d'un seul Dieu. » Ayeen Akbari, traduction de Gladwin, vol. III, pp. 11, v, Calcutta, 1876.

village, ce polythéisme n'a plus guère d'autre centre que Çiva ou Vishņu. Mais la prépondérance de ces deux divinités n'a pas toujours été aussi universellement reconnue, et, dans le passé, d'autres cultes ont parfois disputé aux leurs le premier rang. Notre connaissance de ces dernières religions est très limitée. Elles n'ont pas laissé de littérature, et hors le choix de leur dieu principal, nous ne savons rien de leur théologie. Nous ignorons même si elles ont eu jamais un corps de doctrines qui leur fût propre, si elles ont abouti à de véritables sectes, ou s'il ne faut pas plutôt y voir simplement, soit des cultes populaires, soit des dévotions plus ou moins répandues, mais ayant toujours gardé quelque chose de personnel. Il en est certainement ainsi de la plupart de celles que passe en revue l'auteur pseudonyme du *Çamkaravijaya*, quand toutefois elles ont existé ailleurs que dans sa fantaisie. Il n'y a aucune apparence par exemple que des communautés se soient jamais formées aux noms d'Agni, d'Indra, de Yama, de Varuna, de Kuvera (Plutus), de Manmatha (Cupidon), du Gandharva Viçvâvasu<sup>1</sup>, etc. De Vâc ou Sarasvati<sup>2</sup>, l'épouse de Brahmà et la déesse de l'éloquence, nous savons qu'elle était la patronne du Cachemir: mais le Cachemir n'en était pas moins çivaite. Les religions de Garuda, l'oiseau solaire, de Çesha, le roi des serpents, des Bhûtas ou des démons 3 n'ont pu être que des croyances populaires, comme il s'en observe encore chez bien des peuplades. Celle de Hiranyagarbha, ou Brahmâ 4, relevait au contraire de la tradition savante. Il est probable que, sans avoir jamais été bien répandue, elle l'était plus autrefois que maintenant, où elle n'est plus professée que par des brahmanes particulièrement scrupuleux en fait d'orthodoxie. De même, il y a encore par-ci par-là des Ganapatyas, qui ont une dévotion toute spéciale pour Ganapatiou Ganèça, « le chef des troupes (des suivants de Çiva) », le dieu à la tête d'éléphant, qui écarte les obstacles et inspire les prudentes résolutions, que tout Hindou du reste invoque avant de rien entreprendre et qui, en sa qualité de patron des lettres et des arts, est mentionné en tête de presque tous les livres. Le Çamkaravijaya distingue jusqu'à six subdivisions des Ganapatyas, qui auraient adoré chacune une forme particulière

<sup>1.</sup> Çamkaravijaya, ch. xn. xxxnı, xxxıv, xxxı, xxxı, xxxı, t, éd. de la Bibl. Ind. Pour Yama, cf. Mudrârâkshasa, acte i, entrée de Nipunaka.

<sup>2.</sup> Ibid., ch. xxI.

<sup>3.</sup> lbid., ch. xLVIII, LI.

<sup>4.</sup> Ibid., ch. x1.

du dieu 1. Mais, de toutes ces religions, la plus puissante, la seule qui ait pu réellement rivaliser avec celles de Vishņu et de Çiva, la seule aussi dont nous ayons des témoignages nombreux et positifs, est celle du Soleil. Depuis les temps védiques, le Soleil n'a pas cessé de faire grande figure dans le panthéon ainsi que dans la littérature poétique et religieuse de l'Inde. Une grande partie du Bhavishya-Purâna lui est spécialement consacrée 2. La trace de son culte se trouve sur les monnaies des rois satrapes qui ont régné sur le Gujarât vers l'ère chrétienne<sup>3</sup>, aussi bien que sur celles des princes indo-scythes 4. Plus tard, dans la même région, un au moins d'entre les rois de Valabhi est qualifié, dans les inscriptions, d'Adityabhakta, d'adorateur du soleil 5. Un peuplus vers le Nord, à Multan dans le Penjab, s'élevait le temple de ce dieu le plus célèbre de l'Inde, dont Hiouen-Thsang et les écrivains musulmans ont décrit les splendeurs 6, et qui n'a été définitivement détruit que sous Aurangzeb. D'autres sanctuaires se trouvaient à Gwalior en Râjastan<sup>7</sup>, au Cachemir<sup>8</sup>, en Orissa<sup>9</sup>. Peut-être des influences iraniennes n'ont-elles pas été étrangères à l'organisation de ce culte pendant le moyen âge 10: en tout cas l'onomastique à elle seule

- 1. Ibid., ch. IV-IVIII. Yâjñavalkya, l, 289-293, attache une importance spéciale au culte de Ganeça. Il figure, en place prépondérante, dans plusieurs Purânas; par exemple dans le Brahmavaivarta et le Bhavishya. De plus, un Upapurâna, le Ganeça-Purâna lui est spécialement consacré. Cf. l'analyse dans Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 78, 79. Comparer Brihat Parâçara-Samhitâ dans le Dharmaçâstrasamgraha, II, 247 sq.
  - 2. Cf. les extraits de ce Purâna, ap. Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 31 ss.
  - 3. Lassen, Ind. Alterthumsk., II, 919, 3. éd.
- 4. Lassen, op cit., Il, 832, sous le nom iranien de MIIPO et le nom grec de 'H $\Lambda IO\Sigma$ .
- 5. Inscriptions de Dharasena II, ap. Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. IV, p. 482, et Ind., Antiq. VI, 11; VII, 69, 71; VIII, 302.
- 6. St. Julien, Voyages des Pèlerins bouddhistes, t. III, p. 173. Hiouen-Thsang déclare que ce temple et le culte sont très anciens. Pour les témoignages musulmans, vid. A. Cunningham, Archæological Survey, t. V, p. 115.
- 7. Inscript. de Gwalior, ap. Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. XXX, 275; texte rectifié ap. H. Kern, Over eenige Tijdstippen der Indische Geschiedenis, Mémoires de l'Académie d'Amsterdam, 1873.
  - 8. Rajatarangini, IV, 187.
- 9. Hunter, A Statistical Account of Bengal, t. XIX, p. 85. Parmi les rois de Canoje, nous savons de trois au moins (du septième au dixième siècle) qu'ils ont été des Àdityabhaktas: Bâṇa ap. Hall, Préface de la Vâsavadattâ, p. 51, et l'inscription d'Udayapura ap. Hall, Vestiges of three Royal Lines of Kanyakubjâ, Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. XXXI.
- 10. Cf. Reinaud, Mémoire géographique, historique et scientifique sur l'Inde, pp. 102, 122; ainsi que la note de H. H. Wilson, ibid., pp. 391 ss. Varâha Mihira, Brihat-Samhitâ,

prouverait combien il a été en faveur dans l'Inde entière 1. Enfin, le soleil a été de tout temps le dieu en quelque sorte professionnel et familial des astronomes et des astrologues, qui manquent rarement de l'invoquer au début de leurs écrits. De nos jours, il n'y a plus d'Adityabhaktas ou de Sauras que dans le Sud, et là même, ils sont peu nombreux. Mais le soleil n'a pas cessé d'occuper une grande place dans les prières des Hindous. Bien peu de brahmanes surtout commencent leur journée sans le saluer avec la vieille formule, maintenant peu comprise, de la Sâvitri, et. dans l'imagination de ces peuples, il est resté comme le symbole même de la divinité. Quand l'évêque Heber questionna Svâmin Nârâyana sur la nature de son dieu, celui-ci répondit en exhibant une image du soleil<sup>2</sup>. On ne lui bâtit plus de temples, mais on lui consacre encore des idoles et il a sa place comme dieu synèdre dans beaucoup de sanctuaires du vishnouisme, lequel du reste n'a jamais cessé luimême d'être, à beaucoup d'égards, une religion solaire.

Un système polythéiste même parvenu à un étatavancé d'anthropomorphisme, s'il conserve l'unité de ses rites, peut, comme celui du Veda et de l'Avesta, se passer longtemps d'images. Mais il ne le peut plus, dès que cette unité vient à se briser et qu'à la plura-

LX. 19, p. 328, éd. Kern, dit que les prètres du Soleil sont appelés Magas et le Bhavishya-Purana, ap. Aufrecht, Catalogue d'Oxford, p. 32, raconte la légende de ces Maga-Brahmanes, leur arrivée de Çâkadvîpa (ici la contrée des Çakas ou Indo-Scythes, l'Iran?) avec un rituel dont certaines particularités rappellent celui des Parsis. Cette question a été récemment reprise par Weber, au point où Wilson l'avait laissée, à propos d'un petit écrit portant sur le même sujet, la Magavyakti, publié par lui dans les procès-verbaux de l'Académie de Berlin, juin et octobre 1879. Après avoir discuté toutes les traces encore observables d'anciens rapports entre l'Iran et l'Inde, il arrive à la conclusion très plausible que le témoignage de Varâha Mihira se rapporte à des colonies mithriaques venues probablement de Perse au temps des rois indo-scythes, et dont les chefs, les Magas, auraient été admis dans la caste brahmanique; que plus tard, à partir du septième ou du huitième siècle, les souvenirs de ce premier établissement se seraient fondus avec des récits relatifs à l'arrivée dans le Gujarat de troupes de Parsis fugitifs, et que la légende du Bhavishva-Purâna serait le résultat de cette confusion. Cf., de plus, Ueber zwei Parteischriften zu Gunsten der Maga, resp. Çakadvipiya Brahmana, ibid., janvier 1880, par le même sa. vant.

<sup>1.</sup> Un trait distinctif de ce culte, depuis le temps du Rig-Veda (VIII, 91, légende d'Apâlâ) jusqu'aux récits musulmans (Ketâb-al-fihrist, dans Reinaud, Mémoire sur l'Inde, p. 292), était son efficacité pour la guérison de certaines maladies, particulièrement de la lèpre. C'est également pour se délivrer de la lèpre que Çâmba, le fils de Krishna, fonda le temple de Multân (Bhavishya-Purâṇa, dans Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 31), et que le poète Mayûra composa, dit-on, en l'honneur du Soleil le Sûryaçataka: Hall, Vâsavadattâ, préf., pp. 8 et 49; Ind. Antiq., 1, 114.

<sup>2.</sup> Narrative of a Journey, etc., ch. xxv.

lité des dieux s'ajoute la pluralité des cultes. Aussi les religions néo-brahmaniques ont-elles été de très bonne heure idolâtres.Dans les écrits les plus récents de la littérature védique, dans les Sûtras et même dans un morceau, peu ancien, il est vrai, d'un Brâhmana!, il y a des mentions expresses de temples et d'images des dieux, qui ne peuvent se rapporter qu'à ces religions, car il n'est jamais parlé ni des uns ni des autres dans les prescriptions que ces écrits donnent pour leur culte propre, qui est le vieux culte brahmanique. Il y a de même des allusions à des représentations figurées dans Pâṇini, qu'on place d'ordinaire au quatrième siècle avant Jésus-Christ, et Patañjali, qui est du deuxième, et qui nous a conservé à cet égard quelques renseignements curieux, mentionne spécialement des idoles de Çiva, de Skanda, de Viçàkha (une forme de Skanda), de Kâçyapa (probablement un dieu solaire 2). Ces images étaient en général petites, puisque le nom en était formé à l'aide d'un suffixe diminutif, et que, d'après une glose assez moderne, il est vrai, leurs possesseurs les promenaient parfois de maison en maison et les présentaient contre rétribution aux hommages des fidèles 3. Ceux qui faisaient ce métier étaient appelés Devalas, De valakas et, comme tous ceux qui vivaient de ces cultes populaires, ils étaient en butte aux mépris officiels des brahmanes 4. De même, les premiers temples étaient simplement des places consacrées par la présence à poste fixe d'une idole, tout au plus des édicules de la structure la plus primitive, tels qu'on en rencontre encore à chaque pas dans le pays : au premier rang, les Sûtras de Gautama citent les carrefours 5. Et ces dimensions exiguës sont toujours restées un des caractères distinctifs du temple hindou. Il s'est accru par le dehors; à l'intérieur il a peu changé. Même plus tard, quand les édifices religieux vinrent à couvrir d'énormes

<sup>1.</sup> L'Adbhutabrâhmaṇa, publié par M. A. Weber ap. Zwei vedische Texte über Omina und Portenta. Pour d'autres passages védiques où il est question d'idoles, cf. ibid., p. 337. On peut y ajouter Gautama, IX, 12; 66. Âpastamba, I, 30, 20; 22.

<sup>2.</sup> A. Weber, Ind. Stud., XIII, 344. De la glose sur Pâṇini, I, 2, 49, et du passage du Mabâbhàrata signalé ibid., p. 346, rapprocher l'érection des « cinq Indras » dont il est question dans l'inscription du pilier de Kahaon, Journal of the As. Soc. of Benyal, t. VII, et A. Cunningham, Archæological Survey, t. I, p. 94, pl. xxx.

<sup>3.</sup> Goldstücker, Pāṇini, his Place in Sanskrit Literature, p. 229. On songe involontairement à RV., IV, 24, 10. — Pour l'âge de Kaiyaţa, l'auteur de la glose, cf. Kielhorn, Kâtyâyana and Palañjali, p. 12; et Bühler, ap. Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, t. XII, extra number, p. 71.

<sup>4.</sup> Gautama, XV, 16; XX, I; Manu, III, 151, 152, 180; IV, 205.

<sup>5.</sup> IX, 66.

étendues de terrain, et à former parfois des villes entières, le sanctuaire proprement dit resta ce qu'il était d'abord, une étroite et obscure cella, un devatâyatana, le gite d'un dieu. Ce n'est pas ici le lieu de classer ni de décrire les innombrables images qui formèrent peu à peu le panthéon figuré de l'Inde, depuis la pierre informe, barbouillée de vermillon qui se dresse aux abords des villages, jusqu'à l'idole faite d'or massif et toute revêtue de pierreries, qui s'abrite, ou plutôt qui s'abritait au fond des pagodes. Il n'est personne qui n'ait présentes à la mémoire quelques-unes de ces figures souvent colossales, parfois obscènes, toujours monstrueuses, de divinités aux têtes, aux bras, aux jambes, aux attributs multiples, qui résident dans l'ombre des grands sanctuaires, qui en peuplent les portiques et les parvis, s'étageant parfois jusqu'au faite de leurs hautes pyramides, productions d'un art étrange, qui semble s'ètre proposé de réaliser toutes les formes imaginables en dehors des limites du possible et du beau 2.

Outre les images, il y a des symboles; en première ligne celui de Çiva, le phallus. Ce dieu est en effet figuré de bien des façons; mais ses véritables idoles sont les *lingas*. Les commencements du culte du linga sont obscurs. Creuzer en faisait, après celui de la triade, la forme religieuse la plus ancienne de l'Inde<sup>3</sup>, et il se peut

- 1. Depuis Mahmoud le Ghaznévide, qui pilla Nagarkot, Thanessar, Mathurá, Somnâth (1008-1024), les musulmans ont été de terribles destructeurs d'idoles dans l'Inde. Kutb-Uddin, le conquérant de Delhi (1191), bâtit sa grande mosquée sur l'emplacement et avec les matériaux de vingt-sept temples païens. A. Cunningham, Archæological Survey, I, p. 175. Longtemps avant la conquète, la cupidité des musulmans avait été excitée par les descriptions fantastiques des richesses réunies dans les sanctuaires de l'Inde. Cf., par exemple, celles du Ketab-al-fihrist (dixième siècle, suivant des documents du neuvième) dans Reinaud, Mémoire sur l Inde, p. 289, et le Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, vol. XIV, p. 44.
- 2. Varâha Mihira (sixième siècle) nous a laissé de curieuses listes descriptives d'images de dieux. On en trouve une dans sa Yogayâtrâ, VI, 1-18 (éd. Kern, dans Ind. Stud., XIV, 326 sq.); elle ne renferme que les divinités qui règnent sur les huit points de l'espace et sur les planètes, Indra, le Soleil, Agni, Vénus, Yama, Mars, Nirriti, Râhu (la planète sombre qui, pensait-on, cause les échpses), Varuṇa, Saturne, Vâyu, la Lune, Kubera, Mercure, Çiva et Jupiter. L'autre, plus longue, et que Reinaud le premier nous a fait connaître dans son Mémoire sur l'Inde, p. 119 (d'après la version arabe d'Albirouni), se trouve dans la Brihat-Saṃhitâ, ch. Lviu, 29-58, pp. 317-322, éd. Kern. Elle comprend Râma, l'Asura Bali, Vishṇu-Kṛishṇa, son frère Baladeva, sa femme Lakshmî, ses deux fils Çâmba et Pradyumna, avec leurs femmes, Brahmâ, Skanda, Indra, Çambhu (Çiva) et sa femme Parvatî, Buddha, Jina, le Soleil, le linga, les Mères, Revanta (un fils du Soleil), Yama, Varuṇa, Kubera et Gaṇeça. On rencontre des listes semblables dans le Matsya et dans le Varâha-Purāṇa, Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 42, 60.

<sup>3.</sup> Symbolik, t. I, p. 575, 2° éd.

en effet que, comme pratique de fétichisme populaire, il remonte aux temps les plus reculés. Mais il n'a certainement pas pénétré dans les grandes religions du Veda, où il y a bien des idées et des rites phalliques ' mais point de culte du phallus. N'en trouvant pas l'origine dans le Veda, on la chercha sans raisons suffisantes, tantôt chez les races dravidiennes<sup>2</sup>, tantôt chez les nations occidentales, et jusque chez les Grecs 3. Le plus probable est que les Hindous, une fois en quête de symboles figurés, auront trouvé celui-ci d'eux-mêmes; ce qui n'a pas dù être difficile à un peuple pour qui les noms de « mâle » et de « taureau » étaient depuis longtemps des synonymes de « dieu ». En tout cas, on le voit apparaître en même temps que le çivaïsme. Déjà dans le Mahàbhârata il est l'emblème de Mahâdeva, et les Purânas en font l'objet des spéculations les plus bizarres 4. Dans les monuments du culte il a souvent pour support l'organe femelle, la yoni, qui représente Devi. Ces figures n'ont du reste rien d'indécent dans la forme. Pour l'apparence, ce sont de purs symboles, nullement des images, comme on en a vu ailleurs, dans l'antiquité gréco-italique par exemple. Le linga est un cylindre, la voni un prisme triangulaire 5, et, de toutes les représentations de la divinité qu'a imaginées l'Inde, ce sont peut-être les moins choquantes pour le regard. Ce sont en tout cas les moins matérielles, et, si le vulgaire s'en fait des fétiches, il n'en est pas moins vrai que le choix de ces symboles abstraits à l'exclusion de toute autre image, a été, de la part de certains fondateurs de sectes tels que Basava, une sorte de protestation contre l'idolàtrie.

Ce que sont pour Çiva et pour Devî le linga et la yoni, une ammonite pétrifiée, le çâlagrâma (ainsi nommée d'un endroit sur les bords de la Gaṇḍakì où on la trouve), et une plante de l'espèce des basilies, la tulasi, le sont pour Vishṇu et pour Lakshmì. Ici

<sup>1.</sup> Cf. Muir, Sanskrit Texts, t. IV, 406, 2° éd., t. V, 384. — A. Weber, Indische Literaturgeschichte, p. 322, 2° éd., et Ind. Stud., I, 183.

<sup>2.</sup> Stevenson, On the Ante-brahmanical Religion of the Hindus, ap. Journ. of the Roy. As. Soc., t. VIII. Lassen, Ind. Alterthumsk., t. I, p. 924; t. IV, p. 265.

<sup>3.</sup> F. Kittel, Ueber den Ursprung des Lingakultus in Indien, p. 46. L'auteur de ce petit écrit, plein de renseignements précieux sur les religions de l'Inde du Sud, a parfaitement réfuté l'hypothèse de l'origine dravidienne du culte du linga.

<sup>4.</sup> Cf. Muir, Sanskrit Texts, t. IV, p. 386.

<sup>5.</sup> Parfois les lingas sont couverts de sculptures précieusement fouillées et d'ornements en métaux précieux. On compte ordinairement 12 lingas principaux énumérés dans le Çiva-Purâna, Aufrecht, Catalogue, p. 64. Outre ces douze, le Purâna en énumère et en décrit plusieurs centaines appartenant à toutes les contrées de l'Inde. Cf. aussi Weber, Catalogue des manuscrits de Berlin, p. 347.

encore nous avons des symboles quant à la forme; mais en réalité, ces objets sont de véritables fétiches. Le çâlagrâma, par exemple, n'est pas simplement le signe de Vishņu; le dieu y réside, il y est présent 1, comme Civa l'est dans le linga. Ils diffèrent toutefois de ce dernier en ce qu'ils tiennent moins de place dans le culte des temples, et qu'ils sont restés plutôt du domaine de la dévotion privée. Civa, Ganeça, Agni, le Soleil, la Lune, d'autres divinités encore ont de même leurs pierres, leurs herbes, leurs arbres sacrés. Les produits du règne végétal, en particulier, n'ont jamais cessé d'être l'objet d'un culte dont la trace, pour quelques-uns du moins, peut se suivre à travers toute l'antiquité indienne jusqu'aux plus anciens mythes et aux plus anciens usages2. La plupart des espèces, notamment, qui servaient au sacrifice védique, ont gardé quelque chose de divin; seule, par une chance bizarre, la plus sainte de toutes, le soma, s'est si bien effacée du souvenir, qu'il n'est plus possible de l'identifier exactement 3. A côté de ses images des dieux l'Inde a ainsi des dieux objets en nombre infini. Il n'est pas rare de voir le soldat rendre hommage à ses armes, l'artisan adresser une prière à ses outils, et tel est le caractère trouble et confus de toutes

<sup>1.</sup> Cf. Çamkara, commentaire de la Chândogya-Up., p. 530, éd. de la Bibl. Ind. Le Brahmavaivarta-Purâna traite en détail de la tulasî et du çâlagrâma : Aufrecht, Catalogue, p. 24.

<sup>2.</sup> Pour les mythes de l'arbre, cf. A. Kuhn, Die Herabkunft des Feuers, passim; Senart, La légende du Buddha, Journal Asiatique, 7° série, t. III, pp. 380, 202, 325, 352; t. VI, 100, etc.; J. Darmesteter, Haurvatåt et Ameretåt, pp. 52, 64, 76. Dans le Rig-Veda (X, 135, 1), c'est sous un « arbre au beau feuillage » que Yama boit avec les dieux et les ancêtres (cf. « le figuier sous lequel sont assis les dieux dans le troisième ciel », Atharva-Veda, V, 4, 3; cf. aussi supra, p. 20). La Chândogya-Up. (VIII, 5, 3) et la Kaushîtakî-Up. (1, 3) ont connaissance du « figuier qui distille le soma » et de l'arbre de vie, « ilyo vrikshah », du monde céleste. Dans la littérature classique ces mythes sont représentés par le Pârijâta, le Kalpadruma (l'arbre aux souhaits) et d'autres arbres célestes, ainsi que par des arbres extraordinaires qui sont les symboles des différents dvîpas ou continents de la cosmographie fantastique des Purânas et leur donnent leurs noms. Chaque village hindou a dans son voisinage quelque arbre vénéré comme caitya, comme objet sacré, et le figuier pippala a reçu des botanistes le nom de ficus religiosa. Les bouddhistes de leur côté ont toute une collection d'arbres sacrés, entre autres les différents arbres de Bodhi assignés chacun à un Buddha particulier; quatre d'entre eux, déjà spécifiés dans le Dîpavamsa, XVII, 16-24, 73, sont l'objet d'une grande vénération. Le culte des arbres existait aussi chez les Jainas, A. Weber, Çatrunjaya Mâhâtmya, pp. 18, 19. Le lecteur trouvera quantité de faits curieux, en même temps qu'une spéculation très osée dans le splendide ouvrage de J. Fergusson, Tree and Serpent Worship, 2. éd., 1873.

<sup>3.</sup> Dans l'Inde méridionale seule on trouve trois plantes différentes avec lesquelles on prépare le soma: Burnell, South Indian Palæography, p. viii, 2° éd., et Classified Index of the Tanjore manuscrits, I, 72; cf. Haug, dans Götting. Gel. Anz., 1875, p. 584, et supra pp. 60-61.

ces religions que, malgré la distance qu'il y a des plus hautes aux plus infimes, il est à peu près impossible de marquer la limite où finissent les unes et où commencent les autres.

Enfin, comme jadis l'Égypte, l'Inde a ses animaux sacrés. Déjà, dans l'ancienne religion, les vaches sont l'objet d'un culte 1. Il est expressément recommandé de les traiter avec douceur, et les Smritis prescrivent pour elles les mêmes égards que pour les images des dieux<sup>2</sup>. On ne tarda pas à se faire un scrupule de les immoler<sup>3</sup>: les tuer pour un usage profane est un des plus grands crimes4; veiller sur elles, les soigner, les servir, compte au premier rang des bonnes œuvres et des expiations 5; risquer sa vie pour sauver la leur rachète un brahmanicide 6. Leur contact purifie et, de même que dans le rituel parsi, leur fiente et leur urine ont la vertu de prévenir ou d'effacer les souillures matérielles et morales<sup>7</sup>. Ces usages subsistent encore en partie de nos jours. Les Hindous ne se font pas un scrupule de soumettre leur chétif bétail à un labeur souvent excessif, mais il est rare qu'ils le maltraitent. Bien peu surtout consentent à se nourrir de sa chair et le meurtre d'une vache excite plus d'horreur chez beaucoup d'entre eux que celui d'un homme. Les rapports multiples qui rattachaient ces animaux à l'ancien culte ne sont plus, il est vrai, la plupart que des souvenirs. Mais il s'en est établi d'autres dans le culte nouveau. C'est un acte des plus méritoires que de consacrer des taureaux à Civa et de multiplier autour du dieu les vivantes effigies de Nandi, sa divine monture 8. Aussi ces animaux sont-ils nombreux auprès des sanctuaires, où ils vivent en parfaite liberté. A Bénarès notamment, ils encombrent les rues étroites de la cité sainte, sans que personne songe à se plaindre, ni à les gêner dans aucune de

<sup>1.</sup> Ath. V., XII, 4; 5.

<sup>2.</sup> Taitt. Br., III, 2, 3, 7; Âpastamba Dh. S., I, 30, 20; 22; I, 31; 6-12; Gautama, IX, 12; 23; 24; Manu, IV, 39; Yàjñavalkya, I, 133.

<sup>3.</sup> RV., VIII, 101, 15; Pâraskara Gri. S., I, 3, 27-28; Vâjas. S., XXX, 18. Pour des scrupules plus étranges, cf. Sâyaṇa ad Taitt. S., I, 7, 2, 1-2.

<sup>4.</sup> Âpastamba, 1, 26, 1; Gautama, XXII, 18; Manu, XI, 108; Yājñav., III, 263.

<sup>5.</sup> Manu, XI, 110-114.

<sup>6.</sup> Manu, XI, 79; Yâjñav., III, 244.

<sup>7.</sup> Âçavalây. Gri. S. I, 3, 1; Gobhila Gri. S., I, 1, 9, 2; III, 7, 3, Manu, III, 206; V, 105; 121; 124; XI, 78; 109; 202; 212; Yâjñav., I, 186; III, 315; Rigvidhâna, I, 7, 4.

<sup>8.</sup> La consécration et la mise en liberté d'un taureau, vrishotsarga, est empruntée à l'ancien rituel; Pâraskara Gri. S., III, 9; Çânkhâyana Gri. S., III, 11; Vishņu-Smriti, XXXVI; Kauçika S., dans l'Academy, 5 juin 1880, p. 424. Mais dans ce cas l'acte n'est pas spécialement un acte çivaïte.

leurs fantaisies. Ce sont des idoles ambulantes, absolument inviolables, et ce serait s'exposer à être tué sur place, que de leur faire le moindre affront. Ce que les taureaux sont à Civa, les singes le sont à Vishnu. Des légions de ces quadrumanes infectent le voisinage de ses temples, où ils sont entretenus et révérés comme représentants de Hanumat, le dieu-singe allié de Râma. Il y a là, selon toute apparence, des restes d'une vieille religion populaire bien plus anciens que la légende épique sous le couvert de laquelle ils ont survécu. Le Vrishâkapi, par exemple, le « singe mâle » du Rig-Veda 1 pourrait bien être un ancêtre de Hanumat. En tous les cas, il faut admettre une origine semblable pour le caractère sacré qui s'attache à un autre animal, le serpent 2. Un des plus célèbres épisodes de la légende épique est le grand sacrifice offert par le roi Janamejaya pour la destruction des serpents<sup>3</sup>; c'est à cette occasion que furent, dit-on, récités le Mahâbhàrata et plusieurs Purânas. Dans la mythologie, les serpents sont les fils de Kadru, la basanée, personnification de l'obscurité, et leur ennemi est Garuda, l'oiseau solaire 4. Ils sont ordinairement décrits, particulièrement sous le nom de Nâgas, comme plus ou moins revêtus d'une forme humaine et doués de science, de force et de beauté. Ils résident le plus souvent dans les profondeurs de l'Océan, et au fond des lacs ou des grands cours d'eau, plus fréquemment encore dans le monde souterrain, le Pâtâla, où leur capitale, Bhogavati, étale aux yeux le spectacle des plus éblouissantes richesses 5. Ils ne sont pas toujours représentés comme malfaisants et méchants; ils sont armés à vrai dire du plus formidable venin; mais ils possèdent aussi l'élixir de force et d'immortalité 6. Leur souverain est tantôt Vâsuki7, tantôt Çesha, celui qui, selon d'autres légendes, est le support de

<sup>1.</sup> RV., X, 86.

<sup>2.</sup> Ath. V., VIII, 8, 15; 10, 29; IX, 2, 22; X, 4; Khila ad Rig-Veda, VII, 55; Taitt. Samh., I, 5,4, 1; Chândog. Up., II, 21, 1; VII, I, 2,; Âpastamba-sûtra ap. Taitt. Samh. Commentary, t. 1, p. 957, éd. de la Bibl. Ind.; Âçvalay. Gri. S., II, 1, 9-14; IV, 8, 27, 28 et la note de Stenzler, II, 3, 1. D'après Taitt. Samh., III, 1, 1, 1, les serpents sont les premiers-nés de la création. Comparer Mahâbh., I, 793-800; Strabon, XV, 1, ch. XXVIII.

<sup>3.</sup> Mahâbh., 1, 1547-2197.

<sup>4.</sup> Taitt. Samh., VI, 1, 6, 2; Çatap. Br., III, 6, 2, 2; Suparnâdhyâya (petit traité rattaché au Rig-Veda, et édité par E. Grube, 1875), passim; Mahabh., 1, 1073-1545.

<sup>5.</sup> Mahâbh., I, 1282; Suparnâdhy., VII, 2; Râjatarang., IV, 597; Mahâbh., I, 5018; Bhâgav. Pur., V, 24, 31; Mahâbh., V, 3617 sq.

<sup>6.</sup> Mahabh., 1, 1500-1505; 5018-5033.

<sup>7.</sup> Sàmavidhâna Br., III, 3-5; Bhagavad-Gîtâ, X, 28,29. Il y a un temple et une fête fameuse en son honneur à Prayâga, Ind. Antig., II, 124.

l'univers et forme la couche de Vishnu, qui a paru parmi les hommes dans la personne de Balarâma, et de qui Patañjali, le grammairien, passe aussi pour avoir été une incarnation. Dans la chronique du Cachemir, ils paraissent comme les premiers habitants du pays, quand il était encore tout entier un marécage, et aujourd'hui encore, ils habitent les eaux de la vallée dont ils sont les protecteurs!. Dans beaucoup de légendes locales, un Nâga est le genius loci. Ils sont honorés chez les bouddhistes, et ils occupent une place également éminente dans la littérature et l'iconographie du bouddhisme du Nord aussi bien que du Sud<sup>2</sup>. Le grand nombre de noms propres, tant de personnes que de lieux, dans lesquels entre le mot Nâga est un fait qui, par lui-même, prouve l'étendue de leur culte. Hiouen-Thsang le trouva largement répandu dans le Nord-Ouest de l'Inde. Et il est aujourd'hui encore en grande faveur chez les aborigènes de l'Est et du Centre (la plupart des chefs Gond prétendant être descendus du Nagavamça, la race des Nagas), ainsi que dans tous les pays de l'Ouest et du Sud 3. Ces brèves indications suffisent à montrer que les religions ophiolâtriques de l'Inde forment un ensemble compliqué et qu'on ne peut pas en rendre compte en les considérant simplement comme un culte de déprécation. Nous pouvons y distinguer: 1º l'adoration directe de l'animal, le plus formidable et le plus mystérieux des ennemis de l'homme; 2° un culte des divinités des eaux, sources et rivières, symbolisées par la forme sinueuse du serpent4; 3º des conceptions de la même famille que celles de l'Ahi védique, et en rapport étroit avec le grand mythe de l'orage et la lutte de la lumière contre les ténèbres 5. En beaucoup de lieux, là même où le culte des serpents, à proprement parler, est hors de question, on leur fait des offrandes et, presque partout, le peuple montre de la répugnance à les tuer, malgré les ravages causés par leurs morsures 6.

- 1. Râjatarang., I, 25, sq.
- 2. Senart, Journ. Asiat., 7º série, VI, 136 sq.
- 3. Ind. Antiq., IV, 5; VII, 41.
- 4. Bühler, Ind. Antiq., VI, 270.
- 5. Senart, Journ. Asiat., ibid., 153 sq.; Cf. Revue critique, 1876, t. II, p. 35; Ind-Stud., XIV, 149.
- 6. Au Bengale, d'après les chiffres officiels relevés par Hunter, Statistical Account of Bengal, passim, les serpents feraient en moyenne quatre fois plus de victimes que tous les animaux féroces ensemble, le tigre compris. Mais la statistique est très incomplète pour cette sorte d'accidents, et la proportion est en réalité bien plus forte. J. Fayrer, Thanatophidia of India, évalue à 25.000 le nombre des individus qui périssent annuellement dans l'Inde par la morsure des serpents.

Les pratiques d'une religion pareille sont naturellement aussi hétérogènes que les objets auxquels elles s'adressent. Mal connues dans le passé, elles échappent à la description dans leur état présent par leur extrême diversité. Elles varient avec le lieu, avec la race, avec le pays, avec la secte, avec la caste, avec la profession. Elles sont autres chez le campagnard que chez le citadin, chez l'habitant sédentaire que chez le nomade, chez le riche que chez le pauvre. Elles diffèrent parfois de village à village, de famille à famille. Aussi tout essai d'une description générale serait-il forcément fautif, et notre tâche devra-t-elle se borner à les classer. Nous distinguerons donc en premier lieu celles qui se rapportent à la vie domestique. Aujourd'hui comme jadis tous les actes de cette vie sont accompagnés d'observances et réglés par l'âcâra1, par la coutume tantôt écrite, tantôt de simple tradition, et dont les diversités locales ont survécu presque partout aux influences sectaires aussi bien qu'à celles de l'orthodoxie. Violer ouvertement l'âcâra, c'est pour l'Hindou perdre sa caste, chose qu'il redoute par-dessus toute autre; car, quelque humble qu'elle puisse être, sa caste est tout pour lui, dans un pays où, en dehors de ces barrières, il n'y a point de vie sociale, et où la loi purement civile n'est représentée que par des règlements d'administration générale émanés d'une autorité étrangère. Combien cette coutume contredit parfois les prescriptions orthodoxes, on peut en juger par le fait que, chez les Nairs du Malabar, qui sont considérés pourtant comme Hindous et de haute caste, elle sanctionne la polyandrie. Cet usage existe ailleurs encore dans le Dékhan et récemment on en a signalé des traces dans le Penjàb 2 où il avait été observé déjà par les Grecs3 et où l'existence en est attestée également pour les temps anciens par le Mahâbhârata<sup>4</sup>. Plus haut, dans la montagne, on en trouve des exemples chez des rajpoutes et même chez des brahmanes 5. Cependant, malgré toutes les différences locales, ces coutumes, du moins en ce qui concerne les brahmanes et les classes supérieures, n'en présentent pas moins un fond commun. La plupart des rites domestiques qu'elles prescrivent se rattachent directement à la

<sup>1.</sup> L'âcâra est le suprême dharma, Vaçishṭhasamhitâ, chap. vi., ap. Dharmaçâstrasamgraha, t. II, p. 467.

<sup>2.</sup> Ind. Antiq., VII, 86.

<sup>3.</sup> Lassen, Ind. Alterthumsk., II, p. 454, 2. éd.

<sup>4.</sup> J. Muir, ap. Ind. Antiq., VI, pp. 260, 315.

<sup>5.</sup> Ind. Antiq., VII, p. 135. Au Tibet, c'est la coutume dominante.

vieille Smṛiti, et ce n'est guère que là que se sont conservés en partie l'usage de la vieille liturgie et le culte des dieux du Veda!. Chez le reste de la population, la tradition s'est altérée davantage; mais il faut descendre bien bas, il faut sortir de l'hindouisme pour ne pas en retrouver quelques vestiges. Nul Hindou, par exemple, même parmi les plus pauvres, même parmi ceux qui appartiement à une secte soustraite pour tout le reste à l'autorité religieuse des brahmanes, ne se mariera, n'élèvera ses enfants, n'accomplira certains rites funèbres sans l'assistance de quelque membre de la caste sacerdotale, et nous avons vu que les gurus sikhs eux-mêmes en entretenaient auprès de leur personne en qualité de chapelains domestiques.

A ces usages remontant au vieux brahmanisme, se joignent des pratiques sectaires. Il y a un culte privé du linga, de la plante tulasi, du calagrama, et quelques sectes vishnouites, telles que les Vallabhâcâryas, ont des idoles domestiques qu'ils entourent d'un culte à domicile, calqué sur celui des temples. Comme dans l'ancienne religion, il y a des prières pour les principaux actes de la journée et pour les occurrences variées de la vie, prières d'ordinaire simples et courtes, parfois des formules de quelques syllabes à peine, mais que savent rendre fort compliquées ceux qui raffinent dans leurs dévotions. Une bonne partie du rituel des Tantras a pour objet les diverses manières de les répéter, de les combiner, d'en modifier l'effet en les accompagnant de gesticulations variées, de déterminer le sens mystique des lettres qui les composent, de les disposer suivant certains diagrammes, d'y faire entrer pour ainsi dire par un effort d'imagination des significations et une portée nouvelle<sup>2</sup>. A ces formules s'ajoutent des litanies, celles-ci fort longues, consistant à réciter les « mille noms » de Çiva et de Vishnu<sup>3</sup>. Pour ne pas s'embrouiller dans ces exercices, on se sert

<sup>1.</sup> Comparer par exemple les cérémonies nuptiales chez Colebrooke, Miscellaneous Bssays, t. 1, p. 217, éd. Cowell, avec les cérémonies décrites d'après les Sûtras, par B. Haas, ap. Ind. Stud., V, p. 267. Il faut observer toutefois que l'étude de Colebrooke elle-même repose, non pas sur l'observation directe, mais sur des documents littéraires dont les prescriptions sont plus ou moins tombées en désuétude. Cf. encore les Âcâras attribués à Çamkara et qui font autorité dans le Malabar, ap. Ind. Antiq., IV, p. 255, et ce que dit M. Bühler de l'âcâra des brahmanes cachemiriens, ap. Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, t. XII, extra number, p. 21.

<sup>2.</sup> Cf. Râmtaapanîya-Up., éd. A. Weber, pp. 300 ss., et les extraits des Tantras donnés par Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 88 ss.

<sup>3.</sup> Il y a des litanies semblables en l'honneur de Devî, de Sûryâ, de Gangâ, de Ganeça, etc. Un Vishnusahasranâma (les mille noms de Vishnu) se rencontre déjà dans

de chapelets. Il va sans dire que chaque secte a ses jeunes, ses vœux 1, ses pénitences, ses expiations, ses règles de pureté et d'impureté. Les jours sont fastes ou néfastes et l'astrologue trouve de la besogne jusque dans le moindre village. Enfin une grande importance est attachée à certains détails du costume et aux signes extérieurs par lesquels se distinguent ces innombrables communautés. La marque la plus générale de l'hindouisme est un héritage de l'ancienne religion, la cúdâ, une touffe de cheveux qu'on laisse sur le sommet du crâne quand on pratique la tonsure à l'enfant<sup>2</sup>. Excepté les ascètes, qui se rasent complètement la tête ou qui laissent pousser toute leur chevelure, quiconque ne porte pas la cůdá n'est pas considéré comme Hindou. Aussi l'ensemble hétéroclite de croyances qui constitue la religion nationale, est-il quelquefois, par opposition avec celle des musulmans, des hors-caste et des aborigènes, désigné comme le shendîdharma, la religion de la shendi (shendi est le nom marhatti de la cûdâ), et les missionnaires ont plus d'une fois agité la question s'ils devaient tolérer cet usage chez leurs ouailles3. Mais en même temps chaque secte, chaque fraction de secte a ses marques particulières, entre autres des lignes et des points de diverses couleurs tracés de diverses façons audessus de la racine du nez, « le signe de la Bête », comme les appelle quelque part le révérend J. Wilson 4.

La distinction d'un culte privé et d'un culte public, à peine admissible pour l'ancien rituel tel qu'il nous a été transmis, s'applique au contraire très bien aux religions néo-brahmaniques. Nous avons déjà vu que beaucoup de sectes se réunissaient pour prier et pour s'édifier en commun<sup>5</sup>. De même, dans le culte idolâtre, beaucoup de rites sont collectifs, et le lieu saint y est à l'usage de la communauté. Ce caractère semble même avoir attiré l'attention d'assez bonne heure : dans l'ancienne Smriti le grâmayājaka, celui

le Mahâbhârata, XIII, 6936-7078. Une longue litanie du même genre en l'honneur de Çiva et de Devî, le Çivalîlâmrita (formant partie du Brahmottarakhaṇḍa du Skanda-Purâṇa) en quatorze chapitres est très répandue et a été traduite en plusieurs dialectes.

<sup>1.</sup> Une des pratiques votives les plus répandues et les plus caractéristiques, et qui a été adoptée même par des musulmans, consiste à passer pieds nus sur un lit de charbons ardents. *Ind. Antiq.*, II, 190; III, 6; VII, 126.

<sup>2.</sup> Le cûdâkarman, la tonsure, est un des samskaras ou sacrements que l'ancien rituel prescrit pour tout membre de la communauté ârya.

<sup>3.</sup> Cf. R. Caldwell, ap. Ind. Antiq., IV, p. 166.

<sup>4.</sup> Indian Caste, Bombay, 1877, t. I, p. 17.

<sup>5.</sup> Cf. encore l'intéressante description du culte vishnouite de Satya Nârâyana au Bengale, ap. Ind. Antiq., III, 83.

qui officie pour un village, pour une communauté est déclaré impur<sup>1</sup>. Afin d'introduire un peu d'ordre dans ces rites multiples, nous distinguerons d'abord ceux qui, dans les campagnes, s'adressent à des objets sacrés de diverse nature, principalement à des idoles isolées, débris parfois d'un autre âge et d'une autre religion qui continuent sous des noms nouveaux de recevoir les hommages du vulgaire. C'est ainsi que beaucoup de monuments figurés du bouddhisme sont devenus des fétiches hindous, et que les colonnes élevées jadis par Açoka pour perpétuer la mémoire de ses édits, se sont transformées en lingas2. Naturellement ces cultes, auxquels il faut joindre ceux de la plupart des gràmadevatas, des divinités ou idoles protectrices du village, relèvent de traditions purement locales et ne sont soumis à aucune règle fixe. Ils ont toutesois ce double caractère commun, d'abord d'être fréquemment sanglants, même quand la divinité que l'idole est censée représenter n'admet point d'ordinaire de victimes animales 3, et ensuite, de se passer presque toujours de l'intervention des brahmanes. C'est seulement quand l'endroit, pour une raison ou pour une autre, est devenu un centre de pèlerinage, que des membres de la caste sainte, parfois aussi de simples sannyasins, viennent s'y établir pour y vivre des aumônes des fidèles 4.

Plus pompeux et plus compliqués que ces rites sont ceux qui s'accomplissent dans les temples proprement dits. En règle générale, un temple hindou est desservi par des brahmanes, dont l'entretien est prélevé d'une part sur les offrandes des fidèles, d'autre part sur le revenu des terres qui sont la propriété du temple. Il y a cependant à ceci des exceptions: dans beaucoup de sanctuaires civaïtes du Dékhan, notamment dans tous ceux des lingâyits (et non, comme on l'a cru, dans tous les temples du linga), les pûjâris appartiennent très souvent à d'autres castes 5. Autrefois, semblet-il, ces fonctions étaient exercées aussi par des femmes, du moins

<sup>1.</sup> Manu, IV, 205; Gautama, XV, 16.

<sup>2.</sup> A. Cunningham, Archælogical Survey, I, pp. 67,74; et Corpus Inscript. Indicarum, pp. 40,41.

<sup>3.</sup> Par exemple, à Baragaon dans le Bihar, les villageois immolent des boucs à une ancienne image du Buddha transformée par eux en une figure de Rukmini, l'épouse de Krishna, dont le culte officiel n'est jamais sanglant. A. Cunningham, Archæological Survey, I, p. 29. On trouvera la description d'une de ces solennités villageoises, Ind. Antiq., III, 6.

<sup>4.</sup> Cf. par exemple A. Cunningham, Corpus Inscript. Indicarum, p. 24.

<sup>5.</sup> F. Kittel, Ueber den Ursprung des Lingakultus, pp. 10 ss.

dans le culte de certaines formes de Durgâ 1. Ces prêtres, du reste, sont de simples desservants. Ils sont en général fort ignorants: hors la science du cérémonial, parfois très compliquée, il est vrai, et qu'ils se transmettent de père en fils, leur savoir est borné d'ordinaire aux légendes qui composent le Mâhâtmya, la chronique du temple. Ce n'est pas à eux qu'appartiennent l'autorité spirituelle de la secte, ni ce qu'on pourrait appeler les fonctions pastorales, mais aux membres de l'ordre religieux, qui résident parfois à côté du sanctuaire dans un matha ou collège, et qui eux-mêmes ne sont pas toujours fort lettrés. Il y a cinquante ans, quand H. H. Wilson écrivait son mémoire sur les sectes, un des principaux chefs des Vallabhâcârvas l'était juste assez pour pouvoir signer son nom<sup>2</sup>. En général, les temples ne sont plus comme autrefois des centres de vie intellectuelle. On n'y vient plus, comme au moyen âge, entendre en brillante compagnie la récitation du Mahâbhârata<sup>3</sup>, et, même à Bénarès, chaque jour voit diminuer le nombre de ces pandits qui, accroupis à l'ombre de quelque portique, passent leur vie à expliquer gratuitement les arcanes du Vedânta et de l'ancienne théologie. Le culte qu'on y célèbre s'adresse peu à l'intelligence; mais, au témoignage de tous ceux qui ont pu l'observer surtout dans les grands sanctuaires, il impressionne vivement les sens et l'imagination. La partie essentielle en est le service de l'idole et du temple qui est sa demeure 4. Il s'agit journellement de balayer le sanctuaire, d'entretenir les lampes qui y répandent un demi-jour mystérieux, de sonner la cloche à chaque nouvel hommage, de placer des fleurs devant le dieu, de le réveiller, de le vêtir, de le laver, de lui donner sa nourriture, de le coucher, de veiller sur son sommeil. Ces soins incombent aux pujaris et, dans les grands sanctuaires, à un nombreux personnel de valets. Parfois de riches laïques tiennent à honneur de s'en acquitter : à Purî, par exemple, le descendant des anciens rois d'Orissa, le râja de Khurdhâ, compte parmi ses prérogatives le droit de balayer le sanctuaire de Jagannâtha (le maître du monde, Vishnu). A certains jours, le dieu, placé sur son char, change de résidence, et des cen-

<sup>1.</sup> Cf. par exemple la prêtresse de Câmundâ dans Mâlatí-Mâdhava,

<sup>2.</sup> Select Works, I, p. 136.

<sup>3.</sup> Cf. le témoignage de Bàṇa, ap. Ind. Antig., 1, 350, et celui de Hemacandra, ibid. IV, 110.

<sup>4.</sup> L'installation et le service des temples sont minutieusement décrits dans le Matsya et le Varâha-Purâṇa: Aufrecht, Oxford Catalogue, pp. 43, 59.

taines, des milliers de fidèles se disputent alors la faveur de traîner l'énorme véhicule. Des chanteuses et des danseuses, les devadâsis, les servantes du dieu, qui lui sont consacrées dès leur enfance, sont chargées de le divertir par leurs représentations. De même que leurs sœurs, les hiérodules de l'ancien Occident, elles joignent souvent à leur ministère sacré la prostitution!

Naturellement, ces cérémonies varient selon le dieu, selon la localité, selon l'importance du temple. Elles ne sont pas toutes en usage dans tous les sanctuaires. Dans ceux qui sont consacrés au linga, par exemple, le culte est relativement simple, parfois même austère, tandis qu'il atteint au maximum de la complication et du dévergondage dans ceux de Vishnu et de Durga. A ce culte les fidèles, hommes et femmes, s'associent, soit individuellement, soit collectivement, par des prières, par des actes d'hommage et d'adoration, par des ablutions dans l'étang sacré qui se trouve à côté de la plupart des temples<sup>2</sup>, enfin par des dons et des offrandes. Si la série de ces actes est compliquée, et elle s'étend parfois sur plusieurs jours, ils les accomplissent sous la direction spéciale d'un prêtre. Les dons se font au dieu ou aux prêtres; ils consistent en argent, en objets de prix, en joyaux (Randjit Singh, le mahârâja des Sikhs, donna son célèbre diamant le Koh-i-Nour à Jagannâtha), en terres. Les offrandes sont des fleurs, de l'huile et des parfums, des aliments de diverses sortes, des animaux auxquels on donne la liberté en les consacrant au dieu, ou qu'on lui immole comme victimes. En règle générale, les offrandes dans les cultes vishnouites, excepté au fond des campagnes, ne sont jamais sanglantes; à Civa, on sacrifie assez fréquemment des victimes, mais pas dans le temple même; dans les cultes, au contraire, qui s'adressent aux diverses formes de Durgà, l'immolation est de pratique constante et elle a lieu dans l'intérieur du sanctuaire. Les aliments présentés au dieu, naivedya, prasada, constituent un sacrement: les fidèles se les partagent et souvent les emportent au loin. En particulier, le mahâprasâda, le prasâda par excellence, celui qui a été consacré à Jagannâtha, l'idole célèbre de Purî, passe pour être doué des plus saintes vertus, et il a donné lieu à une coutume singu-

<sup>1.</sup> Meghadúta, st. 36.

<sup>2.</sup> L'admirable construction de beaucoup de ces réservoirs est déjà un étonnement pour Albirouni : « Nos compatriotes », dit-il, « bien loin de pouvoir en construire de semblables, ont de la peine à décrire ceux qui existent. » Reinaud, Mémoire sur l'Inde, p. 286.

lière: entre ceux qui en mangent ensemble, il crée, pour une durée qu'ils peuvent fixer à volonté, un lien plus fort que ceux du sang. Ils se doivent mutuellement, pendant tout le temps convenu, un appui sans réserve, allant au besoin jusqu'au parjure et au crime. Aussi ces associations, conclues souvent dans un but peu avouable, sont-elles parfois un obstacle des plus sérieux à l'action de la justice <sup>1</sup>. Toutes les religions sectaires pratiquent cette espèce de communion, dont l'origine remonte jusqu'au sacrifice védique. Chez quelques çivaites, qui estiment l'offrande faite au dieu même impropre à être mangée, et chez les sectes qui, comme les Sikhs, ne présentent pas d'aliments à la divinité, le prasàda est consacré au nom du guru.

La plupart des temples appartiennent à des sectes et, bien que l'Hindou pris en masse soit peu exclusif dans ses adorations, le culte qu'on v célèbre n'est d'ordinaire que celui d'une fraction. Il est cependant deux ordres de faits où ces différences s'effacent et où l'hindouisme manifeste plus qu'ailleurs le sentiment de son unité : les fêtes et les pèlerinages. Toute localité un peu remarquable, soit par son importance actuelle, soit par les souvenirs qui s'y rattachent, a sa fête, sa melà. Ces solennités ne sauraient être mieux comparées qu'aux pardons de notre Bretagne, avec leur double caractère religieux et profane. Bien qu'elles aient toujours pour centre quelque sanctuaire et qu'elles soient en un étroit rapport avec un culte déterminé, les populations voisines y affluent et y prennent part sans distinction de secte. Il en est de même pour les grandes fêtes non locales qui sont échelonnées le long de l'année hindoue. Décrites en détail dans plusieurs Purânas<sup>2</sup>, réglées d'une façon générale dans les traités de comput, elles sont marquées avec soin dans l'almanach de l'année<sup>3</sup>. Elles présentent des différences souvent considérables d'une province à une autre, et quelques-unes sont particulières à certaines contrées; mais là où elles sont en usage, elles sont d'observance plus ou moins générale. Le calendrier hindou est régional bien plus que sectaire.

<sup>1.</sup> Voir sur cette coutume, Ind. Antiq., VII, 113.

<sup>2.</sup> Particulièrement dans le Bhavishya et le Bhavishyottara: Aufrecht, Catalogue, pp. 30-34. La première section, ou Vratakâṇḍa, du Caturvargacintâmaṇi de Hemâdri traite du même sujet.

<sup>3.</sup> Quelques-unes de ces fêtes, celles du premier trimestre de l'année, ont été décrites pour le Bengale par H. H. Wilson, *The Religious Festivals of the Hindus*, Select Works, t. II, p. 151. On trouvera l'énumération des principales dans un ouvrage de vulgarisation très bien fait de Monier Williams, *Hinduism*, 1877, p. 181.

Ainsi la population entière prend part aux réjouissances du Holi, le carnaval de l'Inde (en mars; la fête est krishnaïte 1), et s'associe dans une certaine mesure aux jeûnes et aux abstinences en l'honneur des Mânes qui le précèdent et le suivent. Il en est de même de la fête du retour du soleil après le solstice d'hiver (en janvier), où l'on se donne, comme chez nous, les étrennes, et où le bétail, comme à Rome, est soumis à une sorte de lustration. Tout le Bengale est en liesse pendant les dix jours de la Durgâpůjá (en septembre), où, après d'interminables processions entremêlées de bouffonneries et de représentations mimiques, les images de la déesse sont finalement jetées à l'eau au milieu d'un concours de peuple immense et au bruit de tout ce qu'on a pu réunir d'instruments de musique?. Dans l'Hindoustan, cette solennité est remplacée par une autre d'une observance tout aussi générale en l'honneur de Râma et de Sîtâ, dont l'histoire est figurée aux yeux de la multitude par une pantomime qui dure plusieurs jours 3. Des fêtes même d'un caractère aussi décidément sectaire que la nativité de Krishna4 (en août), ou la Civarâtri (en février), destinée à rappeler l'humiliation infligée par Civa sous la forme du phallus à Brahmâ et à Vishņu, sont chômées également par les Çaivas et par les Vaishnavas. Seulement les deux partis y attachent des significations différentes. Ainsi la fête des Lampes (en octobre), où d'inpombrables luminaires flottants sont abandonnés au courant des avières, est célébrée plus spécialement en l'honneur de Devî par les uns, en l'honneur de Lakshmi par les autres. Il est un nombieux parti, il est vrai, qui s'abstient de ces solennités; mais c'est celui des rigoristes de toute communion, qui, au nom de la religion et de la morale, en condamnent les pompes profanes et buvent peu décentes.

Entre ces grandes fêtes et les pèlerinages, il y a naturellement un étroit rapport. On s'arrange autant que possible de façon à les

<sup>1.</sup> Ce n'est que dans le sud de l'Inde qu'elle a gardé quelque chose de son ancien caractère de fête du printemps et de l'amour. Wilson, Select Works, II, 230.

<sup>2.</sup> Cf. Pratâpa Chandra Ghosha, Durgâ-Pûjâ, with notes and illustrations, Calcutta, 1871.

<sup>3.</sup> Voir une description animée de cette fête par l'évêque Heber, Narrative of a Journey, etc., ch. xiii. L'accusation rapportée par Heber, que les enfants qui représentent Râma et Sîtâ étaient autrefois empoisonnés par les brahmanes à la fin de la pièce, ne paraît pas fondée.

<sup>4.</sup> Voir A. Weber, Ueber die Krishnajanmäshlami. Un curieux hymne populaire se rapportant à cette nativité a été publié par G. A. Grierson, Journ. of the As. Soc. of Bengal, vol. XLVI, p. 202.

faire coıncider, et nulle part les premières ne sont célébrées avec autant d'éclat qu'aux lieux qui sont le but de ces pieux voyages. Encore inconnus, autant que nous sachions, à l'époque védique, ceux-ci tiennent dès le temps du Mahâbhârata une grande place dans la vie religieuse de l'Inde. Les tîrthayâtrâs, les visites des tîrthas, des gués ou lieux d'accès des rivières sanctifiés par les sacrifices des rishis i et par la présence des dieux, y sont déclarées plus méritoires que les plus solennelles offrandes?. Manu ne mentionne spécialement que le Kurukshetra (environs de Delhi) et le Gange<sup>3</sup>. Mais le grand poème énumère et décrit un nombre considérable de ces places sacrées dans l'Hindoustan, dans le Dékhan, et jusque dans l'extrême Nord, où la dévotion hindoue avait trouvé dès lors, à travers les neiges de l'Himâlaya, le chemin des saints lacs du Kailâsa 4. Dans les Purânas apparaissent ensuite successivement les localités restées fameuses jusqu'à nos jours, avec leurs sanctuaires et leurs rites particuliers. Presque tous ces ouvrages contiennent, soit une esquisse générale de la géographie religieuse de l'Inde<sup>5</sup>, soit des descriptions complètes, topographiques et légendaires de l'une ou l'autre de ces localités. Ces chapitres, intitulés Mâhâtmyas « Majestés », sont de véritables Manuels du Pèlerin 6.

Le nombre de ces centres de pèlerinage est très considérable. Depuis le lac de Mânasa au Tibet, jusqu'à Râmêçvaram, en face de

- 1. L'ancien sacrifice exigeait le voisinage d'une rivière, pour y faire les ablutions et y puiser l'eau nécessaire aux cérémonies. L'eau stagnante était impropre aux rites. Taitt. Samh., VI, 4, 2, 2-3; VI, 1, 1, 2. Les confluents des rivières sont appelés prayâga, place sacrificiale.
  - 2. Mahabharata, III, 4059. Cf. Gautama, XIX, 14.
  - 3. Manu, VIII, 92.
- 4. Il y a plusieurs tîrthayâtrâs dans le Mahâbhârata: une des plus développées remplit une bonne partie du III livre, 3090-11450.
- 5. Voir par exemple Agni-Purána, chap. cix-cxvi, t. l, p. 371-II, p. 14, de l'éd. de la Bibl. Ind.
- 6. Tels sont le Mathurá-Mâh. (Varâha-P.), le Gayâ-Mâh. (Vâyu et Agni-P.), le Kâçî-Khanda, l'Utkala-Khanda, le Prabhâsa-Khanda qui passent tous trois pour des portions du Skanda-Purâna et qui décrivent l'un Bénarès (cf. l'analyse donnée par Aufrecht, Oxford Catalogue, p. 69), l'autre les sanctuaires d'Orissa, notamment celui de Jagannâtha; le troisième Girnar, Dvârakâ et Somnâth, dans la presqu'île de Gujarât. La plupart de ces morceaux sont des interpolations. Il y a en outre un grand nombre de mâhâtmyas qui forment des ouvrages à part. Chaque sanctuaire un peu important a le sien, et parfois tous ceux d'une province ont été fondus dans des compilations dont quelques-unes, telles que le Tîrthasamgraha cachemirien, paraissent avoir une véritable valeur pour la géographie historique. Cf. G. Bühler, ap. Journ. of the Roy. As. Soc. Bombay, t. XII, extra number, p. 58.

Ceylan, et depuis Dvârakâ, dans la presqu'île de Gujarât, jusqu'aux dunes fiévreuses d'Orissa où trône Jagannâtha, le pays est comme recouvert d'un réseau de sanctuaires privilégiés. La première place dans cette géographie sacrée revient au Gange, déjà invoqué avec d'autres fleuves dans le Rig-veda et qui, des l'époque macédonienne, était l'objet d'un des principaux cultes de l'Inde 1. Depuis Gangotrî dans l'Himâlaya, où la rivière sainte est jadis descendue du ciel<sup>2</sup>, jusqu'à l'île de Sâgar où elle atteint la mer, le cours en est bordé de lieux sacrés. Une classe particulière de brahmanes, les Gangâputras, les fils du Gange, vivent du service des innombrables ghats par lesquels on descend dans le fleuve. L'eau s'en expédie au loin, et des râjas, de riches particuliers entretiennent à grands frais des services spéciaux afin d'en être régulièrement approvisionnés. C'est le rêve de tout dévot hindou d'aller un jour se laver de ses fautes dans la « rivière des trois mondes 3 », de gagner le ciel à Badrinath où elle se dégage des glaciers, à Hardvâr où elle entre en plaine, à Prayâga 4 où elle reçoit sa sœur, la Jumnà, sainte comme elle, et dont les bords ont vu jadis les jeux de Krishna; à Bénarès surtout, le « lotus du monde », la ville aux deux mille sanctuaires et aux cinq cent mille idoles, la Jérusalem de toutes les sectes de l'Inde ancienne et moderne 5. Le nombre des pèlerins y descend rarement au-dessous de trente mille. Ils y affluent des provinces les plus reculées, de tous les pays où va le Banian. Des bouddhistes y viennent du Népal, du Tibet, de la Birmanie. Les vieillards, les moribonds, les malades s'y font porter de fort loin 6. Heureux ceux qui y meurent, dont le

- 1. Strabon, XV, I, chap. LXIX.
- 2. Cette descente est le sujet du bel épisode de Rûmâyaṇa, I, 45. Cf. Mahâbhârata, III, 9933 ss.
  - 3. Elle est censée couler au ciel, sur la terre et aux enfers.
- 4. Cf. la description de Prayâga (c'est-à-dire du confluent par excellence) faite au septième siècle par Hiouen-Thsang, St. Julien, Voyages des pèlerins bouddhistes, t. II, p. 276. L'endroit est aussi appelé Triveni, la triple rivière, parce que la Sarasvati est censée venir par-dessous terre, s'y réunir à la Gangà et à la Yamuná. Il a perdu toute-fois de sa sainteté depuis qu'Akbar l'a profané en faisant construire, au point de jonction même des deux fleuves, le fort d'Allahâbâd.
- 5. Pour Bénarès, voir l'intéressant ouvrage de A. Sherring, The Sacred City of the Hindus, an account of Benares ancient and modern, 1868. Albirouni la compare à la Mecque: Reinaud, Mémoire sur l'Inde, p. 288. La glorification mystique de Bénarès forme le sujet de plusieurs Upanishads, entre autres de la Jâbâla-Up. Ce fut à Bénarès que le Buddha commença à proclamer sa doctrine et que, pour la première fois, il fit « tourner la roue de la Loi ». Cf. L. Feer, Journ. Asiat., 1870, t. XV, pp. 345 sq.
  - 6. On y transporte aussi les cendres des morts.

hûcher funèbre s'allume sur les bords du « Fleuve des dieux », ou qui, hâtant l'heure dernière, trouvent leur tombeau dans ses eaux purifiantes¹! Une sainteté presque égale s'attache à d'autres rivières, à la Narmadâ, à la Godâvarî et à ses affluents, à la Kâverî (toutes déjà dans le Mahâbhârata²), à la Kṛishṇâ, à son rameau méridional surtout, la Tuṅgabhadrâ, qui est appelée la Gaṅgâ du Sud. Comme le Gange et la Jumnâ, elles ont leurs lieux saints où affluent journellement des troupes de dévots. Une autre au contraire, la Karmanâçâ, « la Destructrice des œuvres pies », qui se jette dans le Gange près de Chausâ, est maudite, et il suffit du contact d'une seule goutte de son eau impure pour effacer les mérites accumulés pendant des années³.

Nous n'essaierons pas ici de faire un choix, qui n'aboutirait tout de même qu'à une sèche énumération, parmi les nombreux centres de pèlerinage qui, de l'Himàlaya au cap Comorin, attirent les hommages de la dévotion hindoue. On trouvera une liste méthodique des plus célèbres dans un ouvrage récent de Monier Williams, Hinduism, 1877, pp. 177 sq. 4. Mais, pour fixer les idées au sujet

- 1. Le suicide religieux, surtout le suicide par submersion, paraît avoir été fréquent autrefois à ces tîrthas du Gange. Dans les inscriptions, on voit des rois et des ministres qui vont y mettre fin à leurs jours: un certain roi Dhânga était âgé de plus de cent ans quand il alla se noyer à Prayâga. Inscript. ap. Journal of the As. Soc. of Bengal, t. VIII, p. 174, et Asiatic Researches, t. XII, p. 361. Cf. Hiouen-Thsang, op. laud., t. II, p. 276 et les témoignages d'Albirouni et Massoudi dans Reinaud, Mémoire sur l'Inde, p. 230, et Fragments arabes et persans, p. 103. On en faisait autant ailleurs dans d'autres rivières sacrées: cf. par exemple le suicide du Câlukya Someçvara dans la Tungabhadrâ, Vikramānkacarita, IV, 59-60, éd. Bühler. Cf. aussi Ayeen Akbari, traduit par Gladwin, vol. III, p. 274, éd. de Calcutta, 1786. Encore aujourd'hui, la coutume n'a pas entièrement disparu; Heber, Narrative of a Journey, etc., chap. XII.
- 2. III, 4094; 8151; 8175-8177, 8164. Les sanctuaires de la Narmada sont décrits dans le Revamahâtmya, qui fait partie du Çiva-Purâna: Aufrecht, Catalogue, p. 69.
- 3 Le nom et, par conséquent, la superstition remontent au moins jusqu'à l'époque macédonienne. Lassen, *Ind. Alterthumsk.*, I, p. 161, 2° éd.
- 4. Cf. des remarques très intéressantes du même, surtout en ce qui concerne les sanctuaires du Dékhan, dans l'Annual Report de la Royal Asiatic Society pour 1877, p. LXXVII. Abul Fazl, dans son Ayeen Akbari (t. III, p. 245, éd. de Calcutta) donne aussi une liste des principaux lieux de pèlerinage et distingue vingt-sept cours d'eau sacrés, dix villes ou districts saints de premier rang et en outre un nombre infini d'autres de seconde, troisième ou quatrième importance. Pour Mathurâ et les lieux saints qui l'entourent, le Bethléhem et le Nazareth du krishnaïsme, voir F. S. Growse, Sketches of Mathurâ, ap. Ind. Antiq., I, 65, et Mathurâ Notes, dans le Journal of the Asiatic Society of Bengal, vol XLVII, p. 97 sq. Pour Gayâ, qui doit peut-être aa première célébrité au bouddhisme (c'est près de Gayâ que se trouve l'arbre de la Bodhi au pied duquel Çâkyamuni atteignit l'état de Buddha), voir Monier Williams, Crâddha ceremonies at Gayâ, Ind. Antiq., V. 200; A. Cunningham, Archæological Survey,

de l'importance actuelle de ce culte des pèlerinages, nous donnerons quelques chiffres relatifs au plus fréquenté peut-être de tous ces lieux saints après Bénarès, le célèbre sanctuaire de Vishņu-Jagannātha, à Purî en Orissa <sup>1</sup>.

Jagannath n'est pas, comme Bénarès, une grande ville remolie de temples : c'est un temple entouré d'autres temples et qui a donné naissance à une ville. Le revenu net annuel des immeubles constituant le domaine du dieu est d'environ 800.000 francs, auxquels il faut ajouter les dons des fidèles pour une somme impossible à déterminer exactement. On l'a estimée à 1.800.000 francs. chiffre probablement trop fort, bien que le gouvernement musulman ait retiré autrefois, dit-on, jusqu'à deux millions et demi par an de la ferme des taxes perçues sur les pèlerins. Or, depuis 1840, le gouvernement anglais ne perçoit plus de taxe, et, d'autre part, on peut compter que toute roupie apportée à Jagannâth, y reste. Hunter, auteur d'un savant ouvrage sur l'Orissa, et directeur général de la statistique de l'Inde britannique, estime en moyenne à environ 950.000 francs le montant annuel de ces dons, soit ensemble un revenu total de 1.700,000 francs au bas mot, et cela dans un pays où la journée d'un laboureur vaut 0 fr. 25, celle d'un artisan, Ofr. 60. Le personnel du temple se divise en trente-six ordres et quatre-vingt-dix-sept classes : prêtres officiants de diverses sortes ayant chacune ses fonctions spéciales, boulangers, cuisiniers, gardes, musiciens, danseuses, chanteuses, porte-torches, valets de

III, 107; W. Hunter, Statistical Account of Bengal, t. XII, p. 44; et l'ouvrage richement illustré de Râjendralâla Mitra, Buddha Gaya, the Hermitage of Sakya Muni, 1879. Gayà est aujourd'hui encore, comme au sixième siècle, du temps de Varâha Mihira (Yogayâtrâ, IV, 47, ap. Ind. Stud., XIV, 318), un pèlerinage funèbre, et environ 100.000 visiteurs par an viennent y prier pour leurs morts. Les bouddhistes le fréquentent également. — Au point de vue topographique et archéologique, on trouvera d'abondants renseignements: sur les sanctuaires de l'Hindoustan, dans les Rapports de l'Archæological Survey of India du général A. Cunningham; sur ceux de l'Inde occidentale, dans les Rapports de l'Archæological Survey of Western India de J. Burgess; sur ceux de l'Inde en général, dans J. Fergusson, History of Indian and Eastern Architecture, 1876. — On consultera aussi avec intérêt, à cause surtout de la belle exécution des gravures, les publications du contre-amiral Paris, de G. Lejean, A. Grandidier et L. Rousselet, parues dans le Tour du Monde, t. XVI, XVIII-XX, XXII-XXVII.

1. Ces chiffres sont empruntés à la notice sur Jagannath dans le t. XIX du Statistical Account of Bengal de W. Hunter, notice qui est elle-même un abrégé de la description donnée par le même auteur dans son Orissa, or the Vicissitudes of an Indian province under Native and British rule, t. I, chap. III et IV. Pour ce sanctuaire et les autres de la même province, consulter aussi la splendide publication de Râjendralâla Mitra, The Antiquities of Orissa, Calcutta, 1879-1880.

chevaux et d'éléphants, artisans de différents métiers, etc. A ces serviteurs immédiats du dieu, il faut ajouter les religieux des mathas qui dépendent du sanctuaire, leurs domestiques et leurs tenanciers, enfin un grand nombre d'agents, environ trois mille, que la fabrique du temple envoie dans toutes les provinces de l'Inde pour y recruter les pèlerins, organisation qui se retrouve ailleurs encore qu'à Purî, et qui ne date pas d'hier, mais qui s'est bien perfectionnée depuis que les chemins de fer sont au service de Jagannâth. En tout, on estime à vingt mille hommes, femmes et enfants, le personnel qui, directement ou indirectement, vit du sanctuaire. Dans les meilleures années, le nombre des pèlerins, ou plutôt des pèlerines, car les cinq sixièmes au moins sont des femmes, monte à trois cent mille. Dans les plus mauvaises, il ne tombe jamais au-dessous de cinquante mille. A la Rathayâtra, « la sortie du char », la principale des vingt-quatre grandes fêtes entre lesquelles se partage l'année religieuse à Jagannâth, on en compte d'ordinaire de quatre-vingt-dix mille à cent quarante mille présents à la fois. On comprend quelles doivent être les conditions hygiéniques de ces multitudes épuisées par une longue route. Quatre-vingtquinze sur cent sont venus à pied, parfois des extrémités de l'Inde, traînant avec eux des malades, des enfants, ou chargés de vases remplis d'eau du Gange, marchant le jour, campant la nuit, en pleine saison pluvieuse (la fête tombe en juin ou en juillet), alors que des chaleurs accablantes sont rendues plus perfides par l'humidité et par de brusques changements de température. Arrivés à destination, à cette « porte du ciel », ils trouvent des conditions pires, s'il se peut. C'est le moment de l'année où les fièvres putrides et le choléra, endémiques sur cette côte désolée, y sont dans toute leur force. Mal nourris1, serrés les uns sur les autres ou privés de tout abri<sup>2</sup>, excités sans cesse jusqu'au transport par les pompes du culte, s'entassant plusieurs fois par jour dans des étangs fétides, ils passent là une ou deux semaines plus meurtrières parfois qu'une grande bataille. Puis, quand la dernière pièce de monnaie est partie, ils reprennent, comme ils peuvent, le chemin du

<sup>1.</sup> La nourriture, du riz bouilli, est fournie à bas prix par les cuisines du temple. Mais, comme elle a été consacrée au dieu, il ne doit rien s'en perdre. On en conserve donc les restes d'un jour à l'autre, et on ne les consomme que dans un état déjà avancé de fermentation.

<sup>2.</sup> La ville de Puri (23.000 h.) ne compte guère que 5.000 maisons ou cases recevant des pèlerins.

retour, souvent emportant la contagion avec eux et, comme les caravanes de la Mecque, semant les routes de leurs morts. D'après les médecins anglais, les pèlerins pauvres laissent un huitième, parfois un cinquième des leurs derrière eux. Hunter est tenté d'admettre un chiffre plus modéré; mais, même dans les meilleures conditions, quand il ne survient aucune épidémie, et en défalquant les chances normales de la mortalité, il est d'avis qu'on ne saurait estimer à moins de dix mille par an le nombre des victimes du pèlerinage de Jagannâth.

Et ce qui se passe à Puri, se répète, toute proportion gardée, en cent autres lieux. Mathurâ et Vrindavan, Gaya dans le Bihar, Gokarna sur la côte de Malabar, les grandes pagodes de la présidence de Madras telles que Conjevaram et Trichinapalli, Rameçvaram surtout, dans le golfe de Manar, qui est comme le Bénarès du Sud, voient à certains jours affluer des multitudes presque aussi nombreuses 2. Ce n'est qu'en présence de ces foules ardentes qu'on sent tout ce qu'il y a encore de force de résistance dans ces religions en ruine. En tout cas, on ne saurait surfaire l'influence exercée par ces pérégrinations sur le tempérament religieux de la nation, et ce n'est pas exagérer que d'y voir pour ainsi dire la fonction vitale de l'hindouisme. Dans la vie de tous les jours, l'Hindou s'isole dans sa secte et ne s'élève pas au-dessus d'une dévotion machinale; pendant ces grands jours, il s'exalte pour des années et se retrouve membre d'une communauté immense. Vishnouites et civaïtes y confondent leurs rangs. A Bénarès, par exemple, le pèlerin ne visite pas seulement les sanctuaires de sa propre croyance, mais les lieux saints en général. A Jagannâth, chaque secte est représentée, chaque divinité a sa chapelle, son idole et ses rites; Durgâ elle-même y a son autel, où on lui immole des victimes, malgré la règle qui veut que nul être vivant ne meure dans l'en-

<sup>1.</sup> Cf. aussi ce que les historiens de Mahmoud de Gazna, Mirkhond et Ferishta (écrivant, il est vrai, le premier au quinzième siècle, le second au commencement du dix-septième) racontent des splendeurs déployées au onzième siècle, et à l'extrémité opposée de l'Inde, dans la péninsule de Gujarât, pour le sanctuaire çivaîte de Somnâth. De 200.000 à 300.000 pèlerins aux grandes fètes; 2.000 brahmanes, 300 barbiers, 300 musiciens, 500 danseuses et un nombre sans fin de serviteurs étaient attachés au sanctuaire, qui possédait les revenus de 2.000 villages (10.000 suivant Mirkhond). Chaque jour on apportait de l'eau du Gange, pour les ablutions du linga. On rapporte que Mahmoud aurait enlevé la valeur de plus de 20.000.000 de dirhems d'or: Elphinstone, History of India, vol. I, p. 550; Journ. of the Roy. As. Soc. of Bombay, XIV, 42.

<sup>2.</sup> A Pandharpour, dans le Dékhan marhatte, on compte à certains jours 150.000 pèlerins. Ind. Antiq., II, 272.

ceinte sacrée. Chacun de ces grands pèlerinages est donc ainsi une sorte de *colluvio religionum*: ailleurs, l'hindouisme se subdivise et s'émiette; ici, il se retrempe et reprend le sentiment de son unité.

Quelles sont les limites de cette unité? Dans quelles conditions, à quel degré de l'échelle sociale cesse-t-on d'être hindou? A cette question, il n'y a pas de réponse satisfaisante. L'ancienne religion excluait le cudra: il était défendu de lui révéler le Veda et de sacrifier pour lui. Les religions néo-brahmaniques n'ont point de ces interdictions précises. La plupartelles prétendent prendre en main la cause des déshérités. Le Mahâbhârata et les Purânas doivent avoir été composés expressément pour les femmes et pour les çûdras, les exclus du Veda1. Il n'y a pas de prescription nette et uniforme qui écarte absolument du culte telle catégorie de la population, et aux nombreuses sorties contre les classes impures que contient la littérature des diverses époques on pourrait opposer un nombre presque égal de déclamations égalitaires. Enfin nous avons vu que la plupart des sectes allaient très loin dans leurs protestations contre les distinctions de caste, et que quelques-unes même les avaient déclarées formellement abolies. En réalité elles les ont multipliées, chaque secte ne manquant pas, au bout de très peu de temps, de donner naissance à un certain nombre de castes nouvelles. La population de l'Inde est arrivée ainsi à se fractionner en quelques milliers de subdivisions qui ne s'entremarient pas, ne mangent pas ensemble, n'acceptent pas, des unes aux autres, tels objets, telle sorte d'aliments, et ne laissent entre elles de place à aucun sentiment de charité. Les brahmanes à eux seuls forment plusieurs centaines de classes parfois séparées par les barrières les plus rigoureuses, et cet esprit d'exclusivisme a profondément pénétré jusque chez les musulmans et chez les chrétiens indigènes 2. Mais en dehors ou au-dessous de la movenne de ces castes, il en est un certain nombre que cette moyenne, pour une raison ou pour une autre, repousse avec une aversion si énergique, que la communion religieuse, même de l'espèce la plus simple, devient

<sup>1.</sup> Bhagavata-Purana, I, 4, 25.

<sup>2.</sup> Des distinctions de caste se sont introduites parmi les musulmans du Dékhan, du Gujarât, de plusieurs districts du Bengale, Ind. Antiq., III, 190; V, 171, 354. Hunter, Statistical Account of Bengal, IX, 289; XI, 52, 255, etc. — Pour les chrétiens, tant ceux des anciennes communautés que ceux des missions, voir dans la Correspondance de l'évêque Heber la lettre du 21 mars 1826 à Williams Wynn. Comparer Zeitschr. der Deutsch. Morgenl. Gesellsch., XXXIII, 579, 585.

presque toujours impossible. Il n'y a pas de critérium général qui permette de distinguer ces classes abjectes, pour lesquelles l'Europe a depuis longtemps adopté la dénomination commune de parias, et l'exclusion dont elles sont frappées est dans chaque province affaire de tradition et de coutume locale. Plusieurs sectes telles que les Lingâyits du Dékhan, les Çâktas, les Caitanyas du Bengale ont débuté par un prosélytisme sans réserve, et autrefois, paraît-il, le sanctuaire de Puri s'ouvrait aux classes les plus méprisées les musulmans de préjugé a fini à la longue par reprendre le dessus. Aujourd'hui quinze castes, non compris les chrétiens et les musulmans, sont exclues de l'enceinte sacrée de Jagannâth; deux autres, les blanchisseurs et les potiers, peuvent y pénétrer, mais pas plus loin que la première cour 2.

De même que l'ancienne religion, l'hindouisme a donc ses races maudites. Mais, à côté de celles qui sont ainsi repoussées par lui, il en est qui le repoussent à leur tour; nous voulons parler des peuplades plus ou moins sauvages, représentants, la plupart du moins, des premiers occupants du sol avant l'arrivée des Arvas. Dans l'Hindoustan et dans le Dékhan septentrional, une grande masse de ces populations s'est intimement fondue avec la race victorieuse. Dans le Sud, elles ont également adopté la culture et les religions arvennes, tout en conservant cependant leurs langues, les divers idiomes dravidiens radicalement distincts du sanscrit. C'est une question qui n'est pas encore mûre que celle de savoir ce qu'elles ont pu à leur tour passer d'idées et de coutumes à leurs dominateurs. Il est probable toutefois que quelques-unes du moins des déesses à culte sanglant et homicide des religions hindoues, sont d'origine dravidienne. Mais cette assimilation ne s'est pas faite partout. Sur toute la frontière du nord et de l'est, au centre dans les monts Vindhyas et dans les parties les plus inhospitalières du plateau du Dékhan, plus au sud, dans les replis des Ghats et dans les Nilgiris, on trouve des tribus se rattachant, celles du Nord et du Centre, aux races tibétaines ou transgangétiques, celles du Centre et du Midi, aux races dravidiennes, qui sont restées plus ou moins pures et qui ont conservé leurs coutumes et leurs religions nationales. Nous n'entrerons point dans l'examen de ces der-

<sup>1.</sup> En principe, toute distinction de caste cesse à l'intérieur des frontières du Purushottamakshetra. Cf. Mahâbhârata, III, 8026, où toutes les castes deviennent brahmanes dès que, pour aller à l'ermitage de Vaçishtha, elles ont franchi la Gomati.

<sup>2.</sup> Hunter, Statistical Account of Bengal, t. XIX, 62.

nières: de même que les peuplades qui les professent, elles n'ont point d'histoire, et leur classification ethnographique est loin d'être complète et définitive. Les plus intéressantes et les mieux connues sont celles des aborigènes de race dravidienne. Elles ont pour caractère commun l'adoration de divinités élémentaires, telluriques, en majorité femelles et méchantes, le culte des revenants et d'autres génies malfaisants qu'on cherche à apaiser par des sacrifices sanglants et par des pratiques orgiastes qui rappellent le schamanisme des peuples de l'Asie septentrionale 1. Le prêtre ou le sorcier, le devil dancer des Anglais, se livre à une danse frénétique jusqu'à ce qu'il tombe en convulsion : il est alors possédé, et les paroles incohérentes qui sortent de sa bouche, expriment la volonté de l'esprit dont il s'agit de désarmer le courroux. Beaucoup de ces pratiques ont laissé des traces chez toutes les populations dravidiennes, même chez celles qui sont le plus complètement assimilées L'hindouisme fait du reste des progrès constants parmices tribus : les modes, les cultes, les divinités de la plaine envahissent rapidement leurs montagnes. Mais celles qui sont restées pures rendent la plupart à l'Hindou, surtout au brahmane, aversion pour aversion, mépris pour mépris. Pendant la famine de 1874 par exemple. des Santâls se sont laissé mourir de faim à la porte des fourneaux de charité plutôt que d'accepter des aliments de la main des brahmanes 2.

Et maintenant que nous voici arrivé au terme de notre longue tâche, faut-il nous résumer en un jugement final? Tout ce qui précède n'est lui-même qu'un long résumé, et notre plus grande crainte est de n'avoir pas fait saisir assez le caractère complexe, multiple, monstrueusement confus de ces religions. Avant peut-être qu'il y eût des poésies homériques, elles avaient dépassé Parménide, et aujourd'hui, après des siècles de contact avec le monde occidental, elles étalent, jusque dans les centres les plus éclairés, un fétichisme qui n'a de pendant que chez les nègres de la Guinée. Leur histoire est-elle celle d'une longue décadence, et, comme on semble parfois le croire, n'ont-elles fait, depuis le Veda, qu'amasser autour d'elles des ténèbres plus épaisses, ou faut-il admettre un progrès dans

<sup>1.</sup> Sur ces religions, leurs divinités et leurs pratiques, cf. F. Kittel, Ind. Antiq., II, 168, et Ursprung des Lingakultus, p. 44. — R. Caldwell, Comparative Grammar of the Dravidian Family of Languages, pp. 579 ss., 2° éd.

<sup>2.</sup> Hunter, Statistical Account of Bengal, t. XIV, p. 313. — Chez les Holiyars du Déthan, certaines coutumes ont gardé la trace d'une hostilité semblable.

cette longue suite d'efforts? Depuis trente siècles au moins que nous pouvons les suivre, elles changent sans cesse, et sans cesse elles se répètent, si bien qu'on cherche les notions dont on puisse affirmer sans restriction, à un moment donné, qu'elles sont neuves ou tombées en oubli. Nul autre, parmi les peuples indo-européens. n'a eu sitôt que celui-ci l'idée d'une loi absolue, universellement obligatoire, et pourtant c'est une question de savoir jusqu'à quel point dans la pratique il a jamais eu une législation. En combien de cas peut-on dire: voici ce que l'Inde croit ou ne croit pas, voici ce qu'elle approuve ou ce qu'elle condamne? Bien avant notre ère déjà elle contestait théoriquement la caste et en avouait la vanité1; elle ne l'en a pas moins conservée jusqu'à ce jour ; mieux que cela, elle l'a exagérée et elle a fini par en faire quelque chose à la fois de si odieux et de si chimérique, qu'on ne sait plus comment l'expliquer. Et quelles contradictions, si on examine la morale de ces religions! Non seulement elles ont donné naissance au bouddhisme et produit pour leur propre compte un code de préceptes qui ne le cède à aucun autre; mais dans la poésie qu'elles ont inspirée, il y a parfois une délicatesse et une fleur de moralité que l'Occident n'a connues que par le christianisme. Nulle part ailleurs peut-être on ne trouve une égale richesse de belles sentences. Un des hommes qui ont le plus fait pour la connaissance des religions hindoues, J. Muir, a réuni un certain nombre de ces maximes et de ces pensées dans une anthologie exquise 2 qui a dû gagner bien des amis à l'Inde. Et pourtant quelle absence de tout élément moral dans la plupart de ces cultes, que de côtés sombres dans ces pratiques et dans ces doctrines! L'étonnante conservation de l'hindouisme est à elle seule un problème. Il est certain que depuis longtemps le peuple hindou vaut mieux que ses religions, et que celles-ci, de bien des côtés, menacent ruine. Elles subsistent pourtant, et ni l'Évangile, ni le Coran n'ont eu jusqu'ici sérieusement prise sur elles. Plusieurs siècles de domination musulmane les ont à peine entamées. Elles ont réagi pour le moins autant sur l'Islam, que celui-ci a agi sur elles3, et actuellement il semblerait que, dans

<sup>1.</sup> Bhagavad-Gîtâ, V, 18.

<sup>2.</sup> Religious and Moral Sentiments from Sanskrit Writers, 1875; l'auteur vient d'insérer ce premier choix dans un plus grand ouvrage: Metrical Translations from Sanskrit Writers, with an Introduction, Prose Versions, and Parallel Passages from Classical Authors (vol. VIII de Trübner's Oriental Series), 1879.

<sup>3.</sup> Cf. Garcin de Tassy, Mémoire sur les particularités de la religion musulmanc dans l'Inde, 2º éd., 1869; Colebrooke, On the peculiar tenets of certain Muhammadan sects, ap.

certaines provinces du moins, elles le fassent reculer 1. Quant au christianisme, c'est aujourd'hui, quand il dispose d'incomparables ressources et qu'il a pour lui toutes les causes d'ascendant et tous les prestiges, qu'il obtient le moins de succès. Les opérations de la propagande catholique, plus remarquables par la merveilleuse solidité de leurs bases que par leur étendue, ont depuis longtemps cessé de progresser, et jusqu'à ce jour celles des Missions protestantes ont eu peut-être encore moins de succès. Malgré le grand nombre d'hommes distingués, quelques-uns d'un mérite tout à fait hors ligne, qu'elles comptent dans leur sein, aucune des missions protestantes anglaises, américaines ou allemandes qui travaillent actuellement dans l'Inde (excepté toutefois celles qui opèrent parmi les aborigènes, surtout parmi ceux de Chota Nâgpour et des Provinces Centrales), n'a lieu d'être satisfaite de ses résultats. Aucune jusqu'ici n'a réussi à fonder rien qui puisse être comparé ni à l'œuvre des apôtres inconnus qui dans les premiers siècles établirent les Églises dites de Saint-Thomas, ni même à celle de saint François-Xavier et des premiers missionnaires jésuites. Cela tient peut-être à ce que le missionnaire protestant arrive entouré d'une famille avec laquelle il vit dans un confortable bourgeois, tandis que l'indigène n'est sensible qu'à la pompe où à l'ascétisme. Mais cela tient surtout à ce qu'il raisonne beaucoup. Or la controverse, que l'Hindou adore et à laquelle il excelle, n'a aucune prise sur sa religion, qui n'a pour ainsi dire pas de dogmes définis. Les arguments s'enfoncent dans cette masse molle et s'y perdent, comme un coup porté par le fer à un de ces organismes inférieurs sans centre de vie déterminé. Le missionnaire est aimé et respecté; on approuve et on admire la morale de son enseignement, et il est incontestable que sous ce rapport seul sa présence fait déjà beaucoup de bien; mais on ne se convertit pas. Il est donc plus que douteux que l'hindouisme doive, dans un avenir même éloigné, faire place à une autre religion. Et pourtant il s'affaisse et se détériore à vue d'œil. Dès maintenant, il est bien près de n'être plus qu'un paganisme au sens étymologique du mot. La science, l'industrie, l'administration, la

Miscellaneous Essays, t. II, p. 202; Hunter, Statistical Account of Bengol, t. IX, 289 et possim. Cette influence a surtout agi énergiquement dans l'Ouest, où elle a produit de véritables sectes mixtes, telles que les Sangârs et les Khojas du Gujarât et du Sindh. Ind. Antiq., V. 171, 173.

<sup>1.</sup> Au Bengale, excepté dans le district de Gayâ, les musulmans sont ou stationnaires ou en déclin, Hunter, passim.

police, l'hygiène, toutes les conquêtes et toutes les exigences de la vie moderne lui font froidement une guerre bien autrement efficace que l'œuvre des missions. Trouvera-t-il en lui-même assez de ressources pour s'accommoder à ces conditions nouvelles qui le débordent avec une rapidité croissante? L'expérience du passé est faite pour inspirer à cet égard presque autant de craintes que d'espérances. Toute l'histoire de l'hindouisme est en effet celle d'une perpétuelle réforme et il est impossible de n'être pas frappé de cette persistance dans l'effort. Mais, en même temps, on est obligé de constater combien chacune de ces tentatives a été jusqu'ici éphémère et prompte à se corrompre. En sera-t-il de même de celle qui se continue de notre temps et pour ainsi dire sous nos yeux, de l'essai de réforme déiste poursuivie par le Brâhma-Samâj (l'Église de Dieu)? Nous n'avons pas, à dessein, parlé jusqu'ici de ce mouvement qui procède de l'influence directe et avouée de l'Europe, bien que, depuis l'origine, il soit conduit à un point de vue exclusivement hindou et par des Hindous<sup>1</sup>. Celui qui en fut le fondateur dans les premières années du siècle, le brahmane Râm Mohun Roy (né en 1772 à Burdvan, dans le bas Bengale, mort en Angleterre, à Bristol, en 1833), une des figures les plus nobles que présente l'histoire religieuse d'aucun peuple, était en effet plus versé dans la théologie chrétienne (il avait appris dans ce but, outre l'anglais, le latin, le grec et l'hébreu) que dans les Vedas, bien qu'il en sût tout ce qu'il était possible d'en savoir alors. Il crut que ces vieux livres, en particulier les Upanishads, convenablement interprétés, contenaient le pur déisme, et il entreprit d'arracher ses compatriotes à l'idolâtrie, en s'appuyant sur la tradition. Il publia et traduisit dans ce but un certain nombre de ces textes, et exposa en même temps ses vues de réforme dans des traités originaux. Bientôt en butte à la fois aux attaques des siens et à celles de quelques missionnaires, il y répondit par des écrits où la science du théologien s'allie à une pensée d'une rare élévation, et dont quelques-uns sont restés comme des modèles de controverse?. Dès l'origine le

I. Le Brâhma-Samâj a déjà produit une littérature considérable. On trouvera des indications à ce sujet, ainsi qu'une appréciation générale de ce mouvement, dans Max Müller, Chips from a German Workshop, t. IV. pp. 271-275; 283-290. Cf. aussi les Revues Annuelles que publia Garcin de Tassy de 1850 jusqu'à l'année de sa mort, 1878, et qui sont consacrées à l'examen de tout ce qui intéresse à un degré quelconque la langue ou la littérature hindoustanie. Ces Revues forment le compte-rendu le plus fidèle des progrès intellectuels de l'Inde septentrionale pendant les trente dernières années.

<sup>2.</sup> Voir notamment son traité The Precepts of Jesus, the Guide to peace and happiness,

Brâhma-Samâj eut ainsi recours aux moyens de propagande usités en Europe, et il y est resté fidèle depuis. Par le but, c'est une secte hindoue; par son organisation, par ses movens d'action et par toutes ses allures, c'est une association analogue à nos partis théologiques. Il a ses locaux de réunion et de prière, ses comités, ses écoles, ses conférences, ses journaux et ses revues. L'autorité révélée, que le fondateur avait cru devoir maintenir au Veda, a été peu à peu abandonnée, surtout depuis qu'une association semblable, le Dharma-Samaj (l'Église de la Loi), a été fondée pour la défense de la vieille orthodoxie. Depuis une douzaine d'années la secte s'est divisée en un parti conservateur, l'Âdi-Brâhma-Samâj (l'ancien Br. S.), et un parti avancé, qui s'est formé sous la direction de Keshub Chunder Sen, le Brahma-Samaj of India, l'un plus respectueux des vieux usages, l'autre poussant à une réforme plus radicale. Il y a infiniment de droiture, de dévouement, de grandes et belles aspirations dans cette œuvre. On ne saurait assez estimer ces hommes de bien qui travaillent avec tant de zèle à relever le niveau intellectuel, religieux et moral de leurs compatriotes, et le bien qu'ils font est incontestable. Mais voici plus de soixante ans que le Brâhma-Samàj est fondé, et combien compte-t-il d'adhérents? Au Bengale, son berceau, sur une population de soixantesept millions d'habitants, quelques milliers, tous dans les grandes villes : dans les campagnes (et l'Inde est un pays essentiellement rural), il est à peine connu. Sans doute il n'est pas exposé, comme les autres sectes, à se corrompre et à retomber sous le joug des superstitions. Mais grandira-t-il assez vite pour en devenir l'héritier? Et à quelle époque sera-t-il assez fort pour exercer une action bien efficace sur deux cent millions d'hommes? Il y a donc dans les conditions actuelles où se trouve l'hindouisme, les éléments d'un redoutable problème, problème qui se pose en même temps, il est vrai, dans tout le reste de l'Asie, mais nulle part avec plus de netteté qu'ici. La civilisation matérielle aux mains d'une poignée d'étrangers redoutés pour leur puissance, parfois estimés pour leur supériorité morale, mais nullement aimés, l'envahit avec la rapidité de la vapeur et de l'électricité, tandis que la civilisation morale reste en souffrance. Depuis une dizaine d'années surtout, le gouvernement colonial fait beaucoup pour la multiplication des

ainsi que ses First, second and final Appeal to the Christian public in reply to the Observations of Dr. Marshman, plusieurs fois réimprimés. écoles de tous les degrés. Mais l'Inde est un pays pauvre, ses budgets sont en déficit, et les ressources de l'État sont peu de chose en présence de l'énormité des besoins à satisfaire. Celui-ci est obligé d'ailleurs de n'user de son initiative qu'avec prudence, pour ne pas éveiller dans ces milieux facilement excitables des défiances qu'il aurait ensuite de la peine à calmer. Mais qu'on suppose un système d'écoles aussi prospère qu'on voudra, on ne supprimera pas pour cela une question qui s'impose et à laquelle nous n'entrevoyons pas de réponse : Quelle sera la foi de l'Inde le jour où ses vieilles religions, condamnées à périr, mais qui s'obstinent à vivre, se seront définitivement effondrées?

## TABLE DE CONCORDANCE

L'article sur les Religions de l'Inde, paru d'abord dans l'Encyclopédie des Sciences Religieuses de Lichtenberger, a passé dans
l'usage courant de l'indianisme sous deux formes : 1º le tirage à
part, augmenté de notes considérables; 2º la traduction anglaise.
Comme on ne pouvait surcharger le texte d'un double jeu de références, on a préféré dresser à la suite de la présente réimpression
cette Table de concordance qui permettra d'utiliser sans difficulté
les références à l'une ou l'autre édition antérieure. Les chiffresportés
parallèlement n'indiquent pas une correspondance intégrale; ils
signifient seulement que, en gros, une des pages répond à l'autre;
mais il peut arriver que la correspondance anticipe un peu sur la
page précédente ou empiète un peu sur la page suivante.

| Réédition | Tir. à part | Trad. anglaise    | Réédition | Tir. à part | Trad. anglaise |
|-----------|-------------|-------------------|-----------|-------------|----------------|
|           | _           | 1                 | _         | -           |                |
| 1         |             | 1X                | 24        | 10          | 12             |
| <b>2</b>  |             | X-XI              | 25        | 11          | 13-14          |
| 3         |             | XI-XII            | 26        | 12          | 14-15          |
| 4         |             | хии 27-28 43      |           | 16-17       |                |
| 5         |             | XIV-XV            | 29        | 14          | 18             |
| 6         |             | xv-xvi            | 30        | 15          | 19-20          |
| 7         |             | XVII              | 31        | 16          | 21             |
| 8         |             | XVIII-XIX         | 32-33     | 17          | 22-23          |
| 9         | 1           | λX                | 33-34     | 18          | 24             |
| 11        | 4           | XXI               | 35        | 19          | 25-26          |
| 12-13     | 2           | XXII-XXIII - XXIV | 36        | 20          | 27-28          |
| 15        | 8           | 1                 | 37-38     | 21          | 28-29          |
| 16        | 4           | 2-3               | 38-39     | 22          | 30-31          |
| 17-18     | 5           | 4                 | 40        | 23          | 32             |
| 19        | 6           | 5-6               | 41        | 24          | 33-34          |
| 20        | 7           | 7-8               | 42        | 25          | 35             |
| 21-22     | 8           | 9-10              | 43-44     | 26          | 36-37          |
| 23        | 9           | 11                | 45        | 27          | 38             |

| Réédition              | Tir. à part | Trad. anglaise | Réédition          | Tir. à part | Trad. anglaise     |
|------------------------|-------------|----------------|--------------------|-------------|--------------------|
| 47-48                  | 28          | 39-40          | 114-115            | 74          | 122-123            |
| <b>4</b> 9- <b>5</b> 0 | 29          | 41-42          | 116                | 75          | 124-125            |
| 50-51                  | 30          | 43-44          | 117-118            | 76          | 126-127            |
| <b>52</b>              | 31          | 45-46          | 119-120            | 77          | 128-129            |
| 53                     | 32          | 47             | 120-121            | 78          | 130-131            |
| 54-55                  | <b>3</b> 3  | 48-49          | 122-123            | 79          | 132-133            |
| <b>5</b> 6             | 34          | 49-50          | 123-124            | 80          | 134                |
| 57-58                  | 35          | <b>52</b> -53  | 125                | 81          | 135-136            |
| 59                     | 36          | 54-55          | 126-127            | 82          | 137-138            |
| 60-61                  | 37          | 55-56-57       | 127-128            | 83          | 139                |
| <b>62</b> -63          | 38          | 58-59          | 129                | 84          | 140                |
| 64                     | 39          | 60             | 130-131            | 85          | 141-142            |
| <b>6</b> 5-66          | 40          | 61-62          | 431-432            | 86          | 143-144.           |
| 67-68                  | 41          | 62-63-64       | 133                | 87          | 144-145            |
| 69                     | 42          | 65             | 134-135            | 88          | 146-147            |
| 70                     | 43          | 66-67          | 135-136            | 89          | 148-149            |
| 71                     | 44          | 67-68          | 137-138            | 90          | 150-151            |
| <b>72</b> -73          | 45          | 69-70          | 138-139            | 91          | 151-15 <b>2</b>    |
| 74                     | 46          | 74-72          | 140                | 92          | 153                |
| 75                     | 47          | 73             | 141-142            | 93          | 154-155            |
| <b>7</b> 6-77          | 48          | 74-75          | 142-143            | 94          | 156-157            |
| 77-78                  | 49          | 75-76          | 143-144-145        | 95          | 157-158-159        |
| 79                     | 50          | 77-78          | 146                | 96          | 160-161            |
| 80                     | 51          | 79             | 147-148            | 97          | 162-163            |
| 81-82                  | 52          | 80-81          | 148-149            | 98          | 163-164            |
| <b>82</b> -83          | 53          | <b>82</b> -83  | 150-151            | 99          | 165-166            |
| 84                     | 54          | 83-84-85       | 151-152            | 100         | 167-168            |
| 85-86                  | 55          | 85-86          | 153                | 101         | 168-169            |
| 87                     | 56          | 87-88          | 154-155            | 102         | 170-171            |
| 88                     | 57          | 89-90          | 155-156            | 103         | 172                |
| 89-90                  | 58          | 91-92          | 156-157            | 104         | 173-174            |
| 91-92                  | 59          | 93-94-95       | 158                | 105         | 175-176            |
| 93-94                  | 60          | 96-97          | 159-160            | 106         | 177                |
| 94-95                  | 61          | 97-98          | 160-161            | 107         | 178-179            |
|                        | 62          | 99             | 161-162            | 108         | 180-181            |
| 97-98                  | 63          | 101-102-103    | 163                | 109         | 181-182            |
| 99-100                 | 64          | 104            | 164-165            | 110         | 183-184            |
| 100-101-102            | 65<br>cc    | 105-106        | 165-166 - 167      | 111         | 184-185-186-187    |
| 103-104<br><b>1</b> 05 | 66<br>67    | 107-108-109    | 167-168<br>168-169 | 112<br>113  | 187-188            |
|                        | 67          | 110-111        |                    |             | 189-190            |
| 106-107<br>107-108     | 68<br>60    | 112-113<br>114 | 170                | 114         | 190-191            |
| 107-108                | 69          | 114            | 471-472            | 115         | 192-193            |
| 109-110                | 70<br>71    | 115-116        | 172-173<br>173-174 | 116         | 193-194            |
| 110-111                | 72          | 111-110        | 175-174            | 417         | 195-196<br>196-197 |
| 111-112                | 73          | 120-121        | 176-177            | 118         |                    |
| 110-114                | 19 [        | 140-121        | 110-111            | <b>1</b> 19 | 198-199            |

| Réédition       | Tir. à part | Trad. anglaise | Réédition | Tir. à part | Trad. anglaise  |
|-----------------|-------------|----------------|-----------|-------------|-----------------|
| 477-178         | 420         | 199-200-201    | 215       | 149         | 247-248-249     |
| 478-179         | 121         | 201-202-203    | 216-217   | 450         | 249-250         |
| 180-181         | 122         | 203-204        | 217-218   | 151         | 251-252         |
| 181-182         | 123         | 205-206        | 219-220   | 452         | 253-254         |
| 183             | 124         | 207-208        | 221       | 153         | 255-256         |
| 184-185         | 125         | 208-209        | 222-223   | 154         | 257-258         |
| 185-186         | 126         | 210-211        | 224       | 455         | 259-260         |
| <b>1</b> 86-187 | 127         | 211-212-213    | 225-226   | 156         | 260- <b>261</b> |
| 188-189         | 128         | 213-214        | 226-227   | 157         | 262-263         |
| 489-190         | 129         | 215-216        | 228-229   | 458         | 264-265         |
| 190-191         | 430         | 217-218        | 229-230   |             | 265-266         |
| 192             | 431         | 218-219        | 230       |             | 266-267         |
| 193-194         | 132         | 220-221        | 231       | 159         | 267-268         |
| 194-195         | 133         | 221~222        | 232       | 160         | 269             |
| <b>195-196</b>  | 434         | 223-224        | 233-234   | 161         | 270 271         |
| <b>197-198</b>  | 135         | 225-226        | 234-235   | 162         | 272             |
| <b>198-1</b> 99 | 436         | 227-228        | 235-236   | 163         | 273-274         |
| <b>199-2</b> 00 | 137         | 228-229        | 237-238   | 164         | 275-276         |
| 201             | 438         | 230-231        | 238-239   | 165         | 277             |
| 202             | 139         | 231-232        | 240       | 166         | 278-279         |
| 203-204         | 140         | 233-234        | 244       | 167         | 279-280         |
| 204-205         | 14i         | 234-235        | 242-243   | 168         | 281-28 <b>2</b> |
| 205-206         | 142         | 236-237        | 244       | 169         | 282-283         |
| 207-208         | 143         | 238-239        | 245       | 170         | 284 - 285       |
| 208-209         | 144         | 240-241        | 246-247   | 171         | 286-287         |
| 210             | 145         | 241-242        | 247-248   | 172         | 287-288         |
| 211             | 146         | 243-244        | 249       | 173         | 289-290         |
| 212-213         | 147         | 244-245        | 250       | 174         | 290- <b>291</b> |
| 213-214         | 148         | 246-247        | 251-252   | 175         | 292-293         |

## BULLETINS DES RELIGIONS DE L'INDE

I. — BULLETIN DE 1880 (1)

## MYTHOLOGIE ARYENNE

Revue de l'Histoire des religions, t. I, p. 102 et ss.)

En commençant ce Bulletin, dont l'objet devra être de présenter périodiquement un aperçu des principaux travaux accomplis dans le domaine de la mythologie aryenne et des religions de l'Inde<sup>1</sup>, je crois qu'il est utile d'entrer dans quelques explications préliminaires et, tout d'abord, de préciser les limites que nous assignerons ici à ce domaine. A première vue, les termes choisis pour titre paraissent ètre suffisamment clairs et parler par eux mêmes. En y regardant toutefois de plus près, on ne tarde pas à s'apercevoir qu'il peut y avoir différentes manières de les entendre. Le plus vague et celui des deux qui a le plus besoin d'être défini, est évidemment le premier, mythologie aryenne. Dans son acception la plus large il embrasse presque tout ce que nous pouvons entrevoir du patrimoine intellectuel des communs ancêtres de la famille indo-européenne, de leur manière de sentir, de penser, de concevoir les choses. De tout cela nous n'avons, sauf la langue et quelques usages, guère d'autres témoignages que cet ensemble d'opinions et de croyances portant sur les objets les plus divers, mais toutes plus ou moins bizarres et entachées de surnaturel, qu'on est habitué à désigner sous le nom de mythes. Dans un sens plus restreint, il s'applique aux représentations que les Aryas se

<sup>1.</sup> Ce premier bulletin s'étend aux publications relatives à la mythologie aryenne; les suivants sont consacrés exclusivement aux religions de l'Inde. Le titre original était: Bulletin critique de la Mythologie aryenne et des Religions de l'Inde.

[103] faisaient de leurs dieux. C'est dans ce dernier sens surtout que nous comptons l'envisager ici. Sans nous interdire toute excursion sur le terrain de la mythologie des usages et des opinions populaires, dont les fantaisies sont d'ailleurs si fréquemment le dernier reflet de conceptions plus sérieuses et plus hautes, et tout en nous promettant bien de revenir à l'occasion sur ces intéressantes recherches de folklore, sur l'ingénieux petit livre, par exemple, dans lequel M. Gaston Paris a étudié, à propos du Petit Poucet, la destinée d'un chapitre d'astronomie préhistorique<sup>1</sup>, ou sur les traités plus volumineux où M. de Gubernatis a réuni tant de faits curieux de l'histoire fabuleuse des animaux et des plantes<sup>2</sup>, nous nous arrêterons de préférence aux travaux de mythologie religieuse. Nous aurions même aimé aller plus loin et, au lieu du titre de mythologie arvenne, nous aurions volontiers choisi celui de religion aryenne, si nous avions cru qu'il fût possible de poursuivre si haut une distinction que les peuples, pour leur compte, paraissent avoir toujours sentie. Jamais ils n'ont confondu leur fable avec leur religion: les plus formalistes, tels que les Romains et les Hindous, ont toujours manié les traditions relatives à leurs dieux avec une entière liberté, et le Veda, qui voue l'homme irréligieux à la mort et à la destruction, se contredit à chaque pas dans ce qu'on pourrait appeler ses dogmes. Le crime d'impiété est ancien; celui d'hérésie est relativement moderne. Mais comment parler de la soi d'une époque qui ne nous a pas laissé une seule prière, pas une simple formule? En juger uniquement par des mythes qu'on a soimême reconstruits, serait téméraire. Nous connaissons directement ceux du Veda, nous avons en outre les chants d'adoration des Rishis, et pourtant, sommes-nous toujours bien sûrs d'entendre grand'chose à leur religion? Nous sommes donc réduits, pour [104] ce passé lointain, à nous tenir à la mythologie qui, tout ondoyante et ténue qu'en soit l'étoffe, présente pourtant quelque chose de plus saisissable que les faits intimes de la conscience sans lesquels il n'y a point de religion.

Mais, même ainsi délimité, le terrain de la mythologie aryenne ne nous appartiendra pas tout entier. Les études sanscrites, par

<sup>1.</sup> Gaston Paris, Le Petit Poucet, Paris, 1875. Publié d'abord dans les Mémoires de la Société de linguistique de Paris, t. I, p. 372.

<sup>2.</sup> A. de Gubernatis, Zoological Mythology: 2 vol. London, 1872, traduction fracçaise par P. Regnaud, 1874: allemande, par Hartmann, 1874. — La Mythologie des plantes ou les Légendes du règne végétal. 1º vol. Paris, 1878.

lesquelles nous pouvons surtout l'aborder, ne sont plus à peu près les seules qui y mènent. On arrive maintenant à cette vieille terre par des voies bien diverses et de points de départ prodigieusement distants les uns des autres. Le celtisant, le germaniste, le slaviste, ceux qui s'occupent des antiquités religieuses de l'Italie, de la Grèce, de l'Asie antérieure, y sont conduits par leurs recherches aussi bien que l'indianiste. Celui de nos collaborateurs surtout qui traitera de l'ancienne Perse, y aura un droit presque égal au nôtre. Il faudra donc se faire de mutuelles concessions: ce serait usurper de notre part, que de prétendre nous adjuger par exemple un livre tel que le Baumkultus de Mannhardt, sous prétexte qu'il jette le jour le plus vif sur des croyances et des pratiques dont plusieurs remontent certainement au berceau commun. Dans des cas plus douteux, qui se présenteront surtout à propos de résultats fournis par les études comparatives du Veda et de l'Avesta, il y aura peut-être quelque avantage à voir un même travail envisagé successivement à deux points de vue différents.

L'autre terrain que nous aurons à explorer, celui des religions de l'Inde, est à la fois plus solide et plus nettement circonscrit. Il ne s'agit plus cette fois de reconstructions hypothétiques où la critique court facilement le risque de devenir trop créatrice, mais de religions positives, qui, depuis une très haute antiquité, sont des « religions du livre », et dont l'étude est naturellement limitée par celle des documents littéraires où elles sont consignées. Mais ici surgissent d'autres questions. Nous bornerons-nous à examiner les travaux relatifs à une certaine période du passé de ces religions, et, dans ce cas, à quelle limite nous arrêterons-nous? Ou [103] descendrons-nous jusqu'à l'époque contemporaine? Car il n'est pas une seule de ces religions dont on puisse affirmer absolument qu'elle soit morte, et quelques-unes datent d'hier. En général, la Revue ne touchera pas aux questions actuelles. Son champ d'étude est l'antiquité: ainsi pour le christianisme elle n'ira pas au delà des origines!. Je doute pourtant que cette règle puisse s'observer pour certaines religions orientales; que celui de nos collaborateurs, par exemple, qui traitera de l'Iran, puisse se désintéresser complètement de la tradition parsie. En tout cas, elle est inapplicable à l'Inde. Ici il y a bien eu des changements, mais point de rupture ou d'innovation soudaines, point de destruction du Temple ni d'avè-

<sup>1.</sup> Se reporter, à cet egard, à ce qui est dit dans l'Introduction Réd. oc la Remut.)

nement de l'Église, et l'antiquité s'y continue pour ainsi dire sous nos yeux. Le passé et le présent s'y éclairent réciproguement, comme il est aisé de s'en convaincre par la saveur toute particulière propre aux travaux des indianistes qui connaissent l'Inde autrement encore que par les livres. Comment étudier d'ailleurs les religions hindoues sans tenir compte des Purânas? Or avec ceux-ci on arrive fort avant dans le moyen âge et en plein épanouissement sectaire. Devra-t-on, dès lors, fermer les veux au spectacle des sectes modernes, qui seul peut faire bien comprendre ce qu'étaient celles d'autrefois? Tout en réservant spécialement notre attention pour les travaux relatifs à l'Inde ancienne, de beaucoup d'ailleurs les plus nombreux et les plus importants, nous serons donc obligé de l'étendre au domaine entier de ces religions. parce que toute limite qu'on voudrait y tracer serait arbitraire d'abord et, ensuite, en l'absence de toute chronologie un peu ancienne, tomberait forcément si près de nous, qu'il ne vaudrait vraiment plus la peine de l'établir.

Pour le bouddhisme, la question se pose sous un aspect différent. Ici nous sommes en présence d'une Église constituée de bonne heure et d'une façon solide et dans laquelle, si on excepte le lamaïsme tibétain, il ne s'est pas produit de [106] notables changements à des époques récentes. Le bouddhisme méridional, en particulier, n'a guère varié, du moins dans ses doctrines, depuis les premiers siècles de notre ère. Mais cette religion s'est répandue au dehors : elle a envahi toute la haute et extrême Asie. Notre incompétence à elle seule nous défendrait déjà de la suivre dans toutes ses migrations. Nous ne pourrons cependant pas négliger entièrement les résultats acquis à la science dans ces provinces lointaines. De combien notre connaissance de l'Inde ancienne ne serait-elle pas plus pauvre, si nous n'avions pas les précieuses relations des pèlerins chinois? Et quelle lumière le savant ouvrage de Wassiliew 1, puisé à des sources septentrionales, ne jette-t-il pas sur le bouddhisme indien? C'est notamment de l'investigation complète des traductions chinoises, plus vieilles que les versions tibétaines. que nous pouvons espérer une approximation plus grande dans la solution de quelques difficultés capitales que présente la chronologie des livres bouddhiques du Népal.

<sup>1.</sup> W. Wassiliew, Der Buddhismus, seine Dogmen, Geschichte und Literatur, 1° Theil: Allgemeine Urbersicht. Aus dem russischen uebersetzt. Petersburg, 1860. Traduction française par La Comme. Paris, 1865.

Enfin, l'Inde n'a pas été seulement brahmaniste et bouddhiste: elle a connu, elle connaît encore un grand nombre d'autres religions d'une provenance toute différente. Au Nord, dans l'Himâlava; à l'Est, dans la vallée d'Assam; au Centre, dans les replis et sur les plateaux des monts Vindhyas, une foule de tribus plus ou moins sauvages ont conservé leurs croyances et leurs pratiques particulières. Nous n'aurons probablement guère à nous occuper de ces formes d'adoration imparfaitement connues et qui n'ont pas encore été l'objet d'un travail d'ensemble, de même que les peuplades qui les professent ont jusqu'ici, par leur diversité et par leur éparpillement, échappé à toute classification ethnographique satisfaisante. Mais, dans tout le Sud de la péninsule, s'étendent en masses compactes les populations dravidiennes, dont les croyances nationales, conservées à [407] peu près pures dans quelques districts montagneux et survivant presque partout à l'état de superstitions populaires, pourront attirer parfois davantage notre attention. Bien que l'exploration scientifique en soit encore peu avancée, il est probable. en effet, qu'elles n'ont pas été sans influence sur certains côtes de l'hindouisme. Aussi mentionnerons-nous dès maintenant l'apercu général un peu sommaire qu'en a donné le Rév. Caldwell dans l'appendice à sa grammaire dravidienne 1, et le jour où un chercheur comme M. Burnell, ou comme le Rév. Kittel, qui counaît ces religions mieux que personne et à qui on doit déjà à ce sujet de précieuses indications partielles<sup>2</sup>, se déciderait à les retracer dans leur ensemble, ne croirions-nous pas sortir de notre cadre en consacrant à son travail un examen tout spécial.

Le terrain ainsi délimité, nous en aurons fini avec ces explications préliminaires, quand nous aurons prévenu le lecteur que ce premier Bulletin devant forcément porter sur une période plus longue que les suivants, qui auront, en général, pour objet les résultats acquis au cours d'une année, sera moins un relevé bibliographique détaillé, qu'un aperçu sommaire, où j'essaierai, en m'attachant à un choix de travaux caractéristiques, de présenter une sorte d'orientation générale dans le champ de ces études.

La restitution d'une mythologie aryenne est d'origine toute récente. Elle est un des derniers résultats de la science compara-

<sup>1.</sup> R. Caldwell, A Comparative Grammar of the Dravidian or South-indian Family of Languages. 2d ed. London, 1875.

<sup>2.</sup> F. Kittel, Ceber den Ursprung des Lingakultus in Indien. Mangalore, 1875 et un article dans I Indian Antiquary, II, 168.

tive des mythologies qui, elle-même, n'est pas fort ancienne. On peut, en effet, considérer comme son premier manifeste la dissertation de sir William Jones « sur les dieux de la Grèce, de l'Italie et de l'Inde, » écrite il y a moins d'un siècle (1784), et insérée dans le premier volume des Asiatic Researches. C'étaient d'immenses perspectives qui s'ouvraient en ce moment à la science européenne et devant lesquelles elle fut prise d'une sorte de vertige. Le Zend-Avesta, très [108] imparfaitement compris, et la théologie des Purànas, acceptée comme une révélation du monde primitif. vinrent se fondre avec les données plus suspectes encore de cette fausse antiquité orientale, chaldéenne, phénicienne, égyptienne, que nous a transmises l'hellénisme en décadence. De tous ces éléments élaborés avec une érudition vaste mais confuse, sous l'empire d'un romantisme avide de mystères et d'une philosophie portée aux formules abstruses, sortit le symbolisme de l'école de Görres et de Creuzer<sup>1</sup>. On se plut à voir dans ces traditions, dont aucune n'était envisagée sous son vrai jour, l'expression voilée à dessein de vérités profondes sur l'homme et sur l'univers, des inventions réfléchies, développées et transmises dans des collèges de sages et de pontifes et portées de peuple à peuple par des colonies de prêtres. Pour ruiner dans sa base cet édifice imposant, il fallut que la philologie exhumât ou remît à leur vraie place les documents, qu'elle retrouvât la véritable Égypte, la véritable Phénicie, la véritable antiquité hindoue: il fallut que la linguistique surtout éclairât d'un jour nouveau les questions d'origine et de race, qu'elle mit en lumière ce qu'il y a de spontané dans les créations collectives de l'esprit humain, et qu'en révélant les lois qui président à la formation et à la vie des mots, elle fit toucher du doigt, pour ainsi dire, les lois toutes parallèles qui régissent la formation et la vie des mythes. De ce moment date la mythologie comparative telle qu'on l'entend aujourd'hui. Ses fondateurs, Grimm, Kuhn, Roth, Benfey en Allemagne, Max Müller en Angleterre, Burnouf et Bréal en France, sont ou pourraient être encore nos contemporains. Si, des explications partielles qu'elle a produites jusqu'ici, le moindre nombre seulement s'est fait accepter sans opposition, du moins on n'en contredit plus la méthode, ni les résultats généraux. Peut-être quelques esprits obstinés, et nous sommes du

<sup>1.</sup> Des mêmes éléments combinés avec les tendances antichrétiennes et l'esprit un peu sec de notre dix-huitième siècle, sortit chez nous l'école de Volney et de Dupuis.

[109] nombre, trouvent-ils qu'on va parfois trop loin dans la réaction contre l'école symbolique et qu'en réduisant ces gracieuses fantaisies à une série monotone de malentendus uniquement amenés par les altérations graduelles du langage, on fait souvent trop petite la part de l'accident ainsi que celle de l'invention réfléchie et des facultés créatrices de l'imagination. Mais, dans l'ensemble, personne ne conteste plus que les mythes, à l'origine, sont l'expression naturelle et populaire de faits fort simples; que les plus anciens notamment se rapportent aux phénomènes les plus ordinaires de l'ordre physique; qu'ils sont dans la dépendance la plus étroite du langage, dont ils ne sont très souvent qu'une forme vieillie; qu'il en est de leur immense variété comme de celle des mots, l'une se réduisant à un petit nombre d'éléments, l'autre à un petit nombre de racines : que, malgré leur fluidité et leur confusion apparente, ils possèdent une certaine cohésion et sont reliés par une logique cachée; qu'ils ne passent pas aussi facilement, ni surtout d'une manière aussi désordonnée qu'on l'avait cru, d'un peuple à un autre peuple, d'une race à une autre race, mais que, comme le langage, ils ne se transmettent bien que par héritage, et qu'il y a des signes pour reconnaître les mythes d'emprunt, comme il y en a pour reconnaître les mots d'emprunt; que, par conséquent, il est possible, d'une part, de les reconstruire même à l'inspection d'un seul fragment, à peu près comme à l'inspection d'un seul dérivé on restitue à une langue toute une famille de mots, et. d'autre part, d'affirmer d'un mythe, quand on le trouve chez deux ou plusieurs rameaux d'une famille ethnique, qu'il appartenait aussi à la branche d'où ces rameaux sont sortis, quandon le trouve chez tous les rameaux, qu'il appartenait déjà à la souche commune. C'est en appliquant ces principes, qu'on est arrivé d'abord à constater que les ancêtres communs des Celtes, des Italiotes, des Hellènes, des Germains, des Slaves, des Iraniens, des Hindous, à l'époque lointaine où ils vivaient côte à côte dans quelque région probablement à jamais oubliée du vieux continent, [110] adoraient les mêmes divinités, et, ensuite, à restituer quelques-unes du moins des figures de ce panthéon préhistorique. De cette double série de résultats, dont l'ensemble constitue la mythologie arvenne, l'une, celle qui établit l'unité des croyances, est certaine, aussi certaine que le résultat correspondant fourni par la linguistique, l'unité de la langue mère indo-européenne. L'autre, la restitution partielle de ces croyances, l'est beaucoup moins. De même que les essais qu'on a faits de

retrouver les formes précises du parler aryen, chacune de ces tentatives n'a guère qu'une valeur d'approximation toute théorique et pour ainsi dire logique. La raison de cette incertitude en ce qui concerne le langage est, comme l'a montré M. Bréal<sup>1</sup>, et comme les lois d'analogie obligent de l'admettre, que cette langue mère elle-même, malgré son unité générale, avait déjà ses dialectes. Un examen semblable entrepris sur les croyances établirait de même que cette unité religieuse renfermait elle aussi dès lors ses variétés et ses contradictions.

Si maintenant nous jetons un coup d'œil sur ce qui s'est fait sur ce domaine au cours des dernières années, nous constatons de divers côtés un certain ralentissement dans la production, du moins en ce qui concerne la branche spécialement orientale de ces études. En Allemagne, M. Kuhn a étudié dans un ingénieux mémoire la formation graduelle des mythes, qui se superposent en couches successives comme les étages géologiques, mais de telle façon que, les éléments de ces combinaisons nouvelles étant toujours pris au vieux fonds commun, tel mythe de formation tertiaire ou quaternaire, appartenant par exemple à l'âge du plein développement de la théologie brahmanique, pourra fort bien remettre subitement en évidence un trait primitif qui paraissait oublié?. M. Benfey a continué aussi sur le terrain mythologique la série de ces minutieuses monographies où il remonte aux [111] conceptions indo-européennes au moyen d'analyses étymologiques pénétrantes et parfois un peu subtiles 3. Mais, en somme, l'activité paraît se concentrer surtout sur les recherches de folklore (il en est de même en Italie, où ces études sont surtout représentées par les travaux déjà mentionnés de M. de Gubernatis 4) et sur cette branche des investigations aryennes qui relèvent plus spécialement des antiquités germaniques.

En Angleterre, MM. Coxe 5 et Fiske 6 ont continué de marcher dans

- 1. M. Bréal, La Langue indo-européenne, Journal des Savants, octobre 1876.
- 2. A. Kuhn, Ueber Entwickelungstufen der Mythenbildung. Mémoires de l'Académie de Berlin pour 1873.
- 3. Th. Benfey, Dionysos; Etymologie des Namens, dans les Nachrichten de l'Académie de Göttingue, 12 mars 1873. Vedisch ridúdara. ridúpe, ridúvridhá, ibid., 17 mars 1875. Vedica und Verwandtes, Strassburg und London, 1877. Hermes. Minos, Tartaros, dans les Mémoires de l'Académie de Göttingue pour 1877.
- 4. Les travaux mythographiques de M. Comparetti sont principalement basés sur des documents pris dans les littératures de l'antiquité classique et du moyen âge.
  - 5. G. W. Coxe, The Mythology of the Aryan Nations, 2 vol. London, 1870.
- 6. J. Fiske, Myths and Myth-makers: Old Tales and Superstitions interpreted by Comparative Mythology, London, 1872.

la voie si brillamment ouverte par M. Max Müller t. Mais M. Max Muller lui-même s'est peu à peu détourné de cet ordre de recherches pour se livrer à l'étude plus générale de la science de la religion<sup>2</sup>. C'est à cette direction, plus spéculative encore qu'historique, qu'appartient notamment son récent ouvrage sur l'origine et la croissance de l'idée religieuse<sup>3</sup>, par lequel il a inauguré à Westminster la série des Hibbert lectures. Il y a dans ce livre de belles pages sur le développement des religions hindoues, sur la théologie du | 112 | Veda et la nature particulière du polythéisme qui se montre à nous dans les Hymnes, sur le ritualisme des Brâhmanas et la philosophie des Upanishads, et, à ce titre, la place en serait plutôt dans la partie de ce bulletin spécialement réservée à l'Inde. Mais il se trouve dans ces chapitres peu d'idées neuves, peu de vues que M. Max Müller n'ait déjà exposées plus d'une fois ailleurs4. et le principal intérêt de l'ouvrage est dans les considérations de l'auteur sur la manière dont la conscience religieuse et la notion de quelque chose d'adorable se sont formées et développées chez l'homme primitif et en particulier chez les ancêtres communs de notre race. Nous n'entrerons pas dans l'examen de cette doctrine exposée dans ce style ample, ému, riche de couleurs et d'images jusque dans les développements les plus abstraits, auquel M. Max Muller a de longue date habitué ses lecteurs et qu'il a encore retrouvé cette fois, bien que quelques parties du livre nous aient laissé l'impression d'une certaine fatigue et comme d'une veine qui s'épuise. Nous nous demandons seulement si, dans sa campagne contre l'hypothèse d'un fétichisme primitil, et en établissant

<sup>1.</sup> Principalement dans l'Essay on Comparative Mythology, 1856, et dans les Lectures on the Science of language, 1861-1863.

<sup>2.</sup> Introduction to the Science of religion; four lectures delivered in the Royal Institution, with two Essays on False Analogy and the Philosophy of mythology. London, 1873.

<sup>3.</sup> Lectures on the Origin and Growth of Religion as illustrated by the Religions of India. London, 1878. Au même ordre de recherches, très en faveur en Angleterre, se rapportent l'ouvrage posthume du Viscount Amberley, An Analysis of Religious Belief, 2 vol., London, 1876; ainsi que les « Muir lectures » pour 1879 prononcées à l'Université d'Edimbourg par le Rév. Fairbairn, d'Airedale College. Nous ignorons si l'auteur e publié depuis ces six remarquables leçons, que nous ne connaissons que par les comptes rendus qu'en a donnés le journal « The Scotsman » des 3, 4, 6, 8. Il et 13 mars 1879. En ce moment même la deuxième série de ces Lectures on the Science of religion, fondées par le savant indianiste, M. John Muir, est donnée à Edimbourg par le même lecturer. Voir le Scotsman des 8, 10, 13, 15, 19 et 20 janvier 1880.

<sup>4.</sup> Cf. encore son article: Ucber Henotheismus, Polytheismus, Monotheismus und Atheismus, dans la Deutsche Rundschau, septembre 1878. M. Max Müller semble moins affirmatif que par le passé au sujet d'un monothéisme primitif indo-européen.

longuement que l'homme n'a pas débuté par adorer des cailloux et des bâtons sans y attacher quelque notion immatérielle, M. Max Müller n'a pas un peu le tort d'avoir trop raison. En un certain sens, il est plus que probable que l'homme a en effet commencé par le fétichisme, c'est-à-dire par la tendance à loger immédiatement sa conception religieuse dans quelque objet matériel. Mais cette conception elle-même, je ne sache pas qu'elle ait jamais été niée avec autorité. Quelle est-elle? Qu'est-ce en nous qui fait les dieux? La notion craintive de la puissance, du redoutable, disent Épicure et Lucrèce. La notion de l'infini, dit M. Max Müller. J'aimerais autant dire celle du mystère, car, en dépit de tous ses efforts, son infini ressemble singulièrement à l'indéfini. Mais pourquoi chercher à définir | 143| ce sentiment à la fois si simple et si compréhensif qu'il n'est exactement réductible à aucun autre et qui, après tout, est en nous-mêmes ce qu'il a été en nos plus grossiers aïeux. Il s'est raffiné dans son objet et dans son expression, mais au fond il n'a point changé, et c'est moins la notion du divin qui a changé dans l'homme que celle de l'autre terme, du monde sensible qui l'entoure. Ce livre où, malgré les efforts de l'auteur pour remonter aux origines, il v a si peu de résultats positifs quant à ces origines, serait au besoin la meilleure preuve de la difficulté que nous signalions plus haut, de se représenter nettement la religion de ces âges reculés. L'essentiel ici ce seraient les nuances, et, dans un pareil lointain, toute nuance s'efface.

En France, au contraire, nous constatons une reprise singulièrement vigoureuse de ces études. L'esprit fin et mesuré qui a tant fait pour les introduire parmi nous 1, M. Bréal, s'est, il est vrai, détourné d'elles comme M. Max Müller; mais il n'a pas été, comme lui, seulement remplacé par des vulgarisateurs. Trois ouvrages de première valeur comme ceux que nous devons à MM. Senart et Darmesteter, c'est beaucoup pour un espace de quatre années en un champ aussi restreint. Nous ne parlerons d'abord que de ceux de M. Darmesteter; le livre de M. Senart, bien qu'il soit en réalité une œuvre de mythologie comparative aryenne, appartenant par son titre et par son sujet immédiat à la littérature du bouddhisme et devant trouver place, par conséquent, dans la deuxième partie de ce bulletin.

<sup>1.</sup> M. Bréal, Hercule et Cacus, étude de mythologie comparée, Paris, 1863. — Le Mythe d'OEdipe, Revue archéologique, 1863.

Dans le premier de ces ouvrages 1, M. Darmesteter étudie deux Amshaspands à noms abstraits, comme tous ces génies du mazdéisme, qui forment couple et sont toujours invoqués ensemble, Haurvatât et Ameretât. Le nom du premier, traduit d'ordinaire par abondance, est ramené par l'analyse à la signification de « santé »: il préside aux eaux. Le nom du [114] deuxième signifie l'immortalité, ou mieux, le non-mourir, et lui-même est le seigneur des plantes. Dans la tradition parsie, ils ont pour adversaires les devas Tairic et Zairic, interprétés comme les génies de la soif et de la faim et dans lesquels l'analyse étymologique découvre la maladie et la mort. Il y a donc sous ces personnifications une croyance en une faculté des eaux de donner la santé et d'écarter la maladie, et en une autre faculté inhérente aux plantes et étroitement unie à la première, de donner une longue vie et d'écarter la mort. Cette croyance n'est pas seulement iranienne: elle était déjà indo-iranienne et même aryenne, car les mêmes associations se rencontrent sous diverses formes dans le Veda et dans les traditions des rameaux européens de la famille. Des résultats que nous venons d'exposer en bloc, plusieurs étaient par eux-mêmes nouveaux : l'interprétation, notamment, du mythe iranien, vaguement entrevue, n'avait guère été poussée plus loin que ne l'avait portée l'exégèse parsie. Mais ce qui était absolument nouveau, c'est la façon dont l'auteur les groupait et les répartissait; c'est la précision avec laquelle il déterminait non seulement chaque étape du mythe, mais la mesure dans laquelle chaque peuple se l'était approprié. Dans cette marche lumineuse et pour ainsi dire mathématique de la démonstration, se révélait une sûreté de main, une possession de la matière surprenantes de la part d'un débutant et qui, du coup, classait l'auteur parmi les maîtres.

Les mêmes qualités de méthode et d'exposition, mais appliquées à un sujet infiniment plus vaste, distinguent le deuxième ouvrage dans lequel M. Darmesteter soumet aux procédés comparatifs la majeure partie des mythes de l'Avesta<sup>2</sup>, et qui tend à rien de moins qu'à renouveler sur plusieurs points capitaux l'aspect sous lequel on envisageait jusqu'ici le mazdéisme. Cette religion, en effet, ne serait plus le produit d'une législation intervenue à un moment donné, une sorte de réforme (qu'elle ait eu pour auteur

<sup>1.</sup> J. Darmesteter, Haurvatât et Ameretât; Essai sur la mythologie de l'Avesta, XXIII fascicule de la Bibliothèque de l'École des Hautes Études. Paris, 1875.

<sup>2.</sup> J. Darmesteter, Ormazd et Ahriman, leurs origines et leur histoire. Paris, 1877.

Zoroastre ou qu'elle se soit [113] faite sous son nom) qui lui aurait imprimé un brusque changement; mais, comme l'hellénisme, comme le brahmanisme, elle ne serait que le résultat de l'évolution naturelle, continue des anciennes croyances aryennes. Pour cela, tout l'ensemble de ses mythes et de ses dogmes est réduit pièce par pièce, et avec un art de discussion merveilleux, à un petit nombre d'éléments primitifs. Non seulement Ormazd et Ahriman, Mithra et les Amshaspands, tout le cortège des abstractions divines et des puissances ténébreuses sont ramenés à des formules mythiques avec une précision qui n'avait pas été atteinte jusqu'ici : mais les doctrines de la création, de la résurrection, de la fin du monde, sont à leur tour présentées comme autant de transformations évolutives des mythes de l'aurore et de l'orage. Zoroastre lui-même disparaît naturellement à la suite de son œuvre : il se dissout en la personnalité du premier homme, de l'homme céleste, descendu du ciel sous la forme du feu et de la foudre.

Ces conclusions sont soumises depuis quelque temps, dans le Journal Asiatique, à une critique extrêmement vive 1 qui ne nous regarde pas particulièrement, l'auteur, M. de Harlez, se maintenant en général sur le terrain de l'Avesta, mais dont nous devons pourtant dire un mot, parce qu'elle est la négation la plus radicale qu'on ait faite en ces derniers temps de la méthode et des résultats de la science mythologique. A notre avis, elle est non seulement excessive (d'après M. de Harlez, il n'y aurait rien, absolument rien de fondé dans le livre de M. Darmesteter), mais elle repose sur un perpétuel malentendu. Comment, en effet, qualifier autrement le reproche sans cesse adressé à l'auteur du livre de ne pas s'en tenir strictement aux textes, quand le but avoué du livre est précisément de remonter au delà des textes? Ces images et ces expressions mythiques associées si souvent aux conceptions de l'Avesta, et où M. Darmesteter voit autant de témoins de l'état antérieur de ces conceptions, sont aux yeux de M. de [116] Harlez des détails de style, des accessoires d'emprunt. Du moins eût-il falla dans ce cas expliquer les étonnantes rencontres de ces données et leurs ramifications multiples soit au-dedans du mazdéisme, soit au dehors. Est-ce à dire que nous adoptions sans réserve toutes les conclusions de M. Darmesteter? Certes il y a du plaisir à le suivre dans ses démonstrations et, de pas en pas, il en est bien peu qu'en

<sup>1.</sup> C. de Harlez, Les Origines du Zoroastrisme. Journal Asiatique, 1878-1879.

ne consente pas à franchir avec lui. Mais, quand on vient à regarder derrière soi, on s'effraie parfois à mesurer le chemin parcouru. Ce n'est pas sans défiance qu'on voit tant de choses sortir de l'aurore ou de l'orage et, plus les arguments s'accumulent, plus on reste en suspens. Mais c'est là le charme à la fois séduisant et malin attaché à ces études : plus elles deviennent pénétrantes, plus elles inquiètent. Rien n'est envahissant comme une explication mythique. Elle absorbe et dissout notamment l'histoire avec une facilité bien digne d'exciter nos soupçons. Il y a tant de fils flottants autour de ces tissus variés et délicats que, dans quelque sens qu'on se meuve, on finit toujours par en accrocher un, et, si celui-ci casse, il s'en présente aussitôt un autre à portée de la main. A côté des théories de l'aurore et de l'orage, nous avons eu ainsi celles du soleil, du brouillard, du jour et de la nuit, de l'été et de l'hiver, qui toutes ont prétendu régner sans partage et fournir une clef universelle. Faut-il pour cela tenir la science ellemême pour fausse et opposer indistinctement à ses résultats une fin de non-recevoir. C'est bien en vain qu'on essaierait de le faire. Les analogies sont trop nombreuses, elles portent sur une trop vaste surface, pour ne pas créer une sorte de conviction générale. Il faut donc savoir se contenter de cette sorte de conviction, et, tout en laissant la porte largement ouverte au doute philosophique, accueillir avec reconnaissance des tentatives de synthèse aussi puissamment conçues et magistralement exécutées que celles de l'auteur d'Ormazd et Ahriman.

Les conclusions de M. Darmesteter tiennent de trop près à l'Avesta, pour que nous ayons à les analyser ici. Nous n'examinerons pas non plus si l'auteur, après avoir si bien [117] montré combien sont fragiles les raisons qui ont fait admettre jusqu'ici un schisme violent survenu entre les Aryas de l'Iran et leurs frères de l'Inde, n'exagère pas en sens inverse, quand il explique le mazdéisme comme une simple évolution. Cela peut paraître ainsi quand on ne regarde qu'à ses mythes, après qu'on les a réunis de toute part et concentrés comme en un foyer. Mais je doute que la lecture des textes eux-mêmes laisse une impression semblable. Le fait est que cette religion ne ressemble à aucune autre de la même famille. Non seulement elle est plus systématisée qu'aucune de ses sœurs, mais elle a eu, ou elle prétend avoir eu son prophète. Dans ceux de ses anciens écrits qui nous sont parvenus, elle est la révélation de Zoroastre, et le témoignage des écrivains classiques montre

qu'il en était de même dans ceux qui se sont perdus. Par là elle rappelle le bouddhisme, le mosaïsme, nullement le brahmanisme ni les anciennes religions de la Grèce, de l'Italie, de la Germanie. La différence nous paraît essentielle, et Zoroastre serait un mythe, qu'elle n'en subsisterait ni plus ni moins. Par contre, ce serait notre tâche de montrer tout ce que la mythologie aryenne doit à ce livre. Mais ici je dois confesser mon embarras. Les mythes aryens n'ont pas encore été réunis en un système ; ils ne sont ni classés ni dénommés, et nous n'avons point devant nous des cadres tout faits auxquels nous puissions référer nos indications. Il faudrait donc, prenant ces mythes un à un, et combien ne sont-ils pas, montrer qu'il n'en est peut-être pas un seul que M. Darmesteter n'ait abordé par quelque côté, qu'il n'ait élucidé par quelque fine analyse ou enrichi d'un trait, d'un rapprochement nouveaux. Ce serait là une bien longue tâche. Aussi, au lieu de nous v engager, aimons-nous mieux choisir un exemple et, pour cela, nous allons droit à un travail plus récent 1 où l'auteur lui-même a réuni en une quinzaine de pages quelques-unes de ses plus importantes conclusions.

[118] La thèse qu'il y expose n'est pas entièrement neuve, mais il l'a rendue sienne par la décision et par la clarté avec lesquelles il la présente. Comme l'indique le titre, c'est celle d'un dieu suprême reconnu par les nations indo-européennes. Ce dieu, Varuna chez les Hindous, Ahura Mazda chez les Iraniens, Zeus chez les Grecs, Jupiter chez les Latins, qui a dù être également adoré par les Germains et par les Lithuaniens, puisque les Slaves le connaissaient sous le nom de Svarogu, est non seulement le suprême dominateur. mais l'organisateur souverainement sage et intelligent, le mainteneur par excellence de l'ordre physique et moral. Et il est tont cela, non en vertu de conceptions abstraites, mais parce qu'il est ou qu'il était à l'origine à la fois le dieu du ciel et le dieu-ciel, c'est-àdire ce qu'il y a de plus grand, de plus élevé, siège de la lumière et par conséquent de la sagesse, où tout est ordre, mesure et suecession régulière. Il est le souverain seigneur, mais non à la facon de Jéhova. Il a des vassaux, dont quelques-uns sont presque ses pairs, et, chez plusieurs peuples, il a dû céder peu à peu le premier rang à des lieutenants plus bruvants, à des porte-foudres, à des dieux de l'ouragan, à Indra chez les Hindous, à Odin chez les

<sup>1.</sup> J. Darmesteter, The Supreme God in the Indocurage an Mythology, Contemporary Review, octobre 1879.

Germains, à Perkun chez les Lithuaniens. Parfois il a été détrôné par un de ses propres attributs tels que le Destin de l'antiquité classique, le Temps sans bornes de certaines sectes iraniennes. Il s'est maintenu par contre jusqu'à la fin chez les Latins et chez les Grecs: chez un seul rameau, maintenant bien réduit, les Parsis du Kirmân et du Gujarât, il est adoré encore de nos jours. Nous acceptons pleinement et dans toutes ses parties (bien que quelquesunes soient contestées) la thèse de M. Darmesteter. Seulement il nous semble qu'elle aurait besoin d'être quelque peu tempérée. Cette hiérarchie, ce monothéisme relatif n'était pas aussi net dans la conscience des hommes qu'il l'est dans cet exposé d'une rigueur un peu mathématique. Dans la pratique surtout, comme on le voit par les chants du Veda, il paraît avoir été fort voilé. Ces vieux adorateurs n'avaient pas le [119] regard constamment fixé sur leurs Olympiens. A côté de cette religion céleste, il v en avait notamment une autre toute d'actes et de rites, une sorte de religion de l'opus operatum, qui n'avait pas toutes ses racines dans la première, qui probablement ne lui a jamais été complètement subordonnée, et que nous retrouverons dans la suite de ce bulletin, quand nous aurons à parler du livre de M. Bergaigne sur le Veda.

## RELIGIONS DE L'INDE

(Revue de l'Histoire des religions, t. I, p. 237 et ss.)

L'histoire religieuse de l'Inde, plus que celle de toute autre con trée de grande étendue, forme un ensemble homogène et continu. Elle présente une longue suite de changements, dont quelques-uns ont abouti à des formes profondément dissemblables, mais dont bien peu portent la marque nettement accusée d'une influence venue du dehors, et dont aucune n'apparaît avec le caractère d'une révolution proprement dite, d'une rupture brusque et voulue avec le passé. Elle se divise néanmoins en trois périodes ou branches suffisamment distinctes : les religions védiques ou vieux brahma-

nisme, le bouddhisme et la religion sœur des Jainas, le néo-brahmanisme, ou hindouisme proprement dit; ou plutôt, la littérature de l'Inde prise en masse se partage elle-même entre ces trois formes religieuses. Car c'est à peine s'il peut être question pour ce pays d'une littérature profane, tant les diverses manifestations écrites de la pensée hindoue sont étroitement dépendantes des croyances nationales et prétendent toutes, même les plus mondaines, à une origine sacrée. Toucher par n'importe quel côté aux littératures de l'Inde, particulièrement à celle qui, tour à tour, a servi de modèle et de commun réservoir à toutes les autres, la littérature sanscrite, c'est donc toucher à ses religions, et toute œuvre qui nous fait mieux connaître les unes, est une [240] contribution immédiate à l'histoire des autres. Aussi croyons-nous devoir, au début de ce bulletin, mentionner du moins quelques œuvres semblables, dont le récent achèvement ou l'entreprise plus récente encore marquent en quelque sorte une époque dans l'histoire encore si jeune des études indiennes : le grand Dictionnaire de Saint-Pétersbourg 1, qui est à la langue et à la littérature sanscrites, ce que la dernière édition du Thesaurus de Henri Estienne est à la langue et à la littérature de la Grèce; le Dictionnaire pâli de M. Childers<sup>2</sup>, qui rend immédiatement abordable l'étude des documents originaux du bouddhisme méridional; la 2e édition de l'Histoire de la littérature indienne de M. A. Weber 3, qui met ce précieux manuel au courant, jusqu'à l'année 1875, des dernières recherches; la grande enquête archéologique qui se poursuit sous les auspices du gouvernement anglo-indien, et qui. dans l'Hindoustan sous la direction du général Cunningham<sup>4</sup>, dans le Dékhan occidental sous celle de M. Burgess<sup>5</sup>, fait revivre en quelque sorte le passé dans ses ruines; le recueil des plus anciennes inscriptions<sup>6</sup>, publié également et sous le même patronage par le

<sup>1.</sup> Sanskrit Wærterbuch, herausgegeben von der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften, bearbeitet von Otto Bæhtlingk und Rudolph Roth. Saint-Pétersbourg, 1855-1875, 7 vol. in-4.

<sup>2.</sup> A Dictionary of the Pâli language, by Robert Cæsar Childers. London, 1872-1875, in-4.

<sup>3.</sup> Akademische Vorlesungen ueber Indische Literaturgeschichte, von Albrecht Weber. 2te vermehrte Auflage. Berlin, 1876.

<sup>4.</sup> Archæological Survey of India. Reports made... by Alexander Cunningham. Vol. I-VIII. Simla, plus tard Calcutta, 1871-1879, in-8.

<sup>5.</sup> Archæological Survey of Western India, by J. Burgess. No 1-9. Bombay, 1874-1879, in-4.

<sup>6.</sup> Corpus Inscriptionum Indicarum. Vol. I. Inscriptions of Asoka, prepared by Alexander Cunningham. Calcutta, 1877, in-fol.

général Cunningham, et où se trouvent réunis pour la première fois les plus vieux documents datés du bouddhisme et de l'Inde en général; la Paléographie de M. Burnell<sup>1</sup>, qui introduit l'ordre et le contrôle dans les textes épigraphiques si compliqués [241] du Sud; enfin, la description statistique de l'Inde<sup>2</sup>, autre publication officielle qui se poursuit sous la direction de M. Hunter, et qui présentera le tableau complet de l'état actuel du pays et de ses habitants. De tous ces ouvrages il n'en est aucun qui n'offre parfois un intérêt de premier ordre à l'historien des religions, et quelques-uns lui sont indispensables.

Des diverses périodes de l'histoire religieuse de l'Inde, la seule qui, dans l'état actuel des études, permette une vue d'ensemble, est la première en date, la période védique. Les principaux textes sont publiés. Nous avons quatre éditions des hymnes du Rig-Veda<sup>3</sup>, trois éditions des chants du Sâma-Veda<sup>4</sup>. L'Atharva-Veda<sup>5</sup>, et les deux principales divisions du Yajur-Veda, le Blanc<sup>6</sup> et le Noir<sup>7</sup>, sont intégralement publiés, et il ne reste plus à faire connaître que ce qui a survécu des variantes que diverses écoles ont introduites dans ces vieux recueils<sup>8</sup>.

- 1. Elements of South-Indian Palwography, being an Introduction to the study of South-Indian Inscriptions and MSS., by A. C. Burnell, Mangalore and London, 1874, in-4. 2° édit. London, 1878.
- 2. N'est publiée encore que la description du Bengale: A Statistical Account of Bengal, by W. W. Hunter. London, 1875-1877, 20 vol. in-8.
- 3. Deux de M. Max Müller, 1849-1874 (avec le commentaire), 6 vol. in-4; 1873, 4 vol. in-8; deux de M. Th. Aufrecht: 1861-1863, 2 vol. in-8: 1877, 2 vol. in-8.
- 4. De Stevenson, 1841-1843, 2 vol. in-8; de Benfey, 1848, in-8; de Satyavrata Sâmaçramin (dans la Bibliotheca Indica de Calcutta), 1874-1880, 5 vol. in-8. Cette dernière comprend tous les recueils de chants du Sâma-Veda avec le commentaire.
- 5. Par R. Roth et W. D. Whitney, 1855, in-4. Le 2° volume devant contenir suppléments, notes et index, est en préparation.
- 6. Par M. A. Weber, 1849-1853, 3 vol. in-4. Contient, outre la Samhità, le Çatapatha-Bràhmana, et le Sûtra de Kâtyâyana.
- 7. La Samhità par M. A. Weber, 1871-1872, 2 vol. in-8. L'édition avec commentaire de la Bibliotheca Indica est parvenue à peu près à la moitié du texte: 1860-1880, 4 vol. in-4. Le Brâhmaṇa qui, dans cette rédaction, est inséparable de la Samhità, est publié dans la Bibliotheca Indica, 1859-1870, 3 vol. in-8. Outre ces éditions qui relèvent de la science européenne, il y en a de purement indigènes des Samhitàs du Rig-, du Sâma- et du Yajur-Veda. De ces dernières, nous ne mentionnerons que celle des hymnes du Rig-Veda avec traductions anglaise et mârhatte, le Vedârthayatna (par Shankar Pandit) qui se publie depuis 1876, à Bombay, et qui est la tentative jusqu'ici la plus remarquable de faire pénétrer dans les milieux indigènes les méthodes et les résultats de la critique occidentale.
- 8. Quelques-unes de ces rédactions désignées du nom de Çâkhâs ou de « branches », ont été l'objet de travaux d'une certaine étendue. M. A. Weber a décrit le Kâthaka

[242] La deuxième couche de cette littérature, celle des Brâhmanas, est également en majeure partie entre nos mains. Outre ceux du Yajus, mentionnés dans les notes précédentes, nous possédons le Gopatha-Br. de l'Atharva-Veda<sup>1</sup>, le Tândya-Br. du Sâma-Veda<sup>2</sup>; M. Burnell aura bientôt achevé de nous faire connaître les petits Brâhmanas de ce même Veda, dans une série de publications<sup>3</sup> où, à ces textes assez insignifiants en eux-mêmes, l'éditeur a su rattacher les aperçus les plus ingénieux sur l'histoire de cette vieille littérature, et M. Th. Aufrecht vient de donner une édition un peu sobre d'explications, mais d'une admirable correction, de l'Aitareya-Br. du Rig-Veda 4. Il est probable qu'on retrouvera encore plus d'un Brâhmana dans l'Inde, et que d'autres chercheurs seront aussi heureux que M. Burnell, qui vient de mettre la main sur un écrit volumineux de ce genre appartenant au Sâma-Veda, et dont on ne soupçonnait pas même l'existence 5. Mais, de la façon dont ces livres se répètent, il est permis de croire que les parties encore inédites ne nous réservent plus guère de grandes surprises. On v trouvera sans doute de précieux renseignements de détails, peutêtre quelques matériaux nouveaux pour l'histoire externe, encore si imparfaite, de ces religions, celle de leur extension géographique, de leur organisation, de leurs écoles. Mais, pour ce qui nous intéresse spécialement ici, la filiation et le développement des grandes idées religieuses, il n'y a plus guère à espérer de témoignages bien nouveaux. En tout cas, pour l'époque védique, la période des éditions princeps touche à sa fin, et les découvertes [243] futures ne pourront plus venir que de l'interprétation.

Yajus dans les Indische Studien, III; M. R. Roth, une recension récemment découverte de l'Atharva-Veda: Der Atharva-Veda in Kaschmir, 1875, et M. L. Schroeder, la Maitrâyaṇîya-Saṃhitâ du Yajur-Veda dans la Zeitschrift d. Deutsch. Morgenl. Gesellsch., XXXIII, 1879.

- 1. Dans la Bibliotheca Indica, par Râjendralâla Mitra, 1872.
- 2. Ibid., par Ânanda Vedântavâgîça, 2 vol. in-4, 1874-1878.
- 3. Jusqu'ici, en tout, 7, Mangalore and London, 1873-1878.
- 4. Das Aitareya Brâhmana, mit Auszügen aus dem Commentare von Sayanácárya, herausgegeben von Th. Aufrecht. Bonn, 1879. Une première édition, avec traduction anglaise de feu M. Haug, est de 1863, 2 vol. in-8. A ces publications il faut ajouter celles des deux principaux Âranyakas (suppléments faisant suite aux Brâhmanas proprement dits), le Taittiriya du Yajus Noir et l'Aitareya du Rig-Veda, édités l'un et l'autre dans la Bibliotheca Indica par Râjendralâla Mitra, le premier en 1872, le second en 1876.
- 5. Cf. A. C. Burnell, A Legend from the Talavakara Brahmana of the Sama-Veda. Mangalore, 1878. M. Burnell espère pouvoir publier prochainement le Brahmana in extenso.

Pour celle-ci, il a été beaucoup fait dans ces dernières années. Sans parler du grand ouvrage de M. J. Muir<sup>1</sup>, qui est toujours encore le recueil le plus complet, le plus exact que nous avons pour l'ancienne histoire religieuse de l'Inde, mais qui n'appartient plus à la période dont nous avons à nous occuper ici, nous trouvons, pour le Rig-Veda seul, une ample moisson de travaux de premier ordre. Presque toute l'exégèse d'un quart de siècle a été résumée et refondue dans le Lexique de M. Grassmann<sup>2</sup>. En même temps l'Allemagne nous donnait deux traductions complètes des Hymnes, celles de MM. Grassmann<sup>3</sup> et Ludwig<sup>4</sup>, fort distinguées l'une et l'autre à divers titres, toutes deux bien supérieures aux anciennes versions de Langlois et de Wilson, et dont la deuxième surtout, celle de M. Ludwig, peu attrayante à première vue, repose sur un travail d'une originalité, d'une sincérité et d'une circonspection auxquelles on ne saurait assez rendre hommage. Le troisième volume de cette remarquable publication contient l'Introduction 5, dans laquelle le traducteur a exposé d'une manière plus complète ses vues, présentées d'abord par lui dans deux mémoires spéciaux 6, sur le développement religieux, politique et social du peuple védique. [244] Ces vues sont souvent sujettes à caution, notamment pour l'audace avec laquelle le mythe y est parfois converti en histoire; mais, comme toutes les idées émises par M. Ludwig, il faut compter avec elles, et elles ne méritent en aucune façon l'injuste dédain avec lequel certaines vivacités de polémique, sans doute

- 2. Wærterbuch zum Rig-Veda, von Hermann Grassmann. Leipzig, 1873.
- 3. Rig-Veda, übersetzt und mit kristischen und erläuternden Anmerkungen versehen von Hermann Grassmunn. Leipzig, 1876-1877, 2 vol. in-8.
- 4. Der Rigveda oder die Heiligen Lieder der Brühmana. Zum ersten Male ins Deutsche übersetzt, mit Commentar und Einleitung, von Alfred Ludwig. Prag, 1876-1878, 3 vol. in-8. Le 4 volume, devant contenir le commentaire, reste à publier. M. Max Müller n'a plus rien fait paraître de sa traduction commentée du Rig-Veda, depuis le premier volume qui est de 1869 et ne contient que 12 hymnes adressés aux Maruts.
- 5. Forme aussi un ouvrage à part sous le titre : Die Mantralitteratur und das Alte Indien, als Einleitung zur Uebersetzung des Rigveda, von Alfred Ludwig.
- 6. Die Philosophischen und Religiæsen Anschauungen des Veda in ihrer Entwicklung, Prag., 1875, in-8. Die Nachrichten des Rig-und Atharvaveda über Geographie, Geschichte, Verfassung des Alten Indien. Ibid., 1875, in-4. Dans le même ordre d'idées, et bien que l'auteur ait écarté de son examen la religion proprement dite, nous devons mentionner ici un ouvrage remarquable de M. Heinrich Zimmer: Aitundisches Leben. Die Cultur der Vedischen Arier nach den Samhitä dargestellt. Berlin, 1879.

<sup>1.</sup> Original Sanskrit Texts on the Origin and History of the People of India, their Religion and Institutions, collected, translated and illustrated by J. Mair. London, 1868-1873. 5 vol. in-8, dont les 4 premiers en 2° édition.

regrettables, de l'auteur, paraissent les avoir fait accueillir en Allemagne. — Des monographies ont été en outre consacrées à des divinités particulières du panthéon védique par MM. Myriantheus<sup>1</sup>, A. Hillebrandt<sup>2</sup> (qui a eu le mérite jusqu'ici assez rare de chercher à compléter les données du Rig-Veda par celles que fournissent les autres recueils védiques), et E. Brandes<sup>3</sup>. Un remarquable choix d'hymnes a été traduit par MM. K. Geldner et Ed. Kaegi avec la collaboration de M. R. Roth<sup>4</sup>. Enfin le regretté M. Haug, peu de jours avant sa mort, a publié une explication souvent ingénieuse d'un des morceaux les plus obscurs du Rig-Veda<sup>5</sup>.

Nous ne pouvons que mentionner ici ces divers travaux : par contre, nous devons nous arrêter un peu davantage au premier volume, le seul paru, de l'ouvrage de M. A. Bergaigne sur la religion védique6, non seulement parce que l'ensemble des idées religieuses des Hymnes v est soumis à une critique aussi pénétrante qu'originale, mais parce qu'il constitue à bien des égards une réaction contre le système d'interprétation littérale qui a été en faveur jusqu'ici. Une des [245] bases de ce travailest en effet un remaniement lexicographique. Au lieu de multiplier, comme la plupart de ses devanciers, les sens d'un même mot pour échapper à des associations d'idées bizarres, M. Bergaigne accepte au contraire ces bizarreries et, comparant avec un soin minutieux les formules où elles se trouvent diversement exprimées. dégage de cette comparaison tout un ensemble de conceptions qui jusqu'ici avaient été laissées dans l'ombre et parfois même complètement méconnues par les interprètes. C'est donc par voie de rapprochement d'un nombre infini de détails que procède l'auteur et, si on songe que ces rapprochements portent de préférence sur les passages les plus obscurs, ceux où la pensée de ces vieux poètes se noue en quelque sorte et pour lesquels nous n'en sommes guère qu'au déchiffrement, on comprendra combien il v a, dans ces recherches

<sup>1.</sup> Die Arvins oder arischen Dioskuren. Munich, 1876.

<sup>2.</sup> Ueber die Göttin Adilı (Vorwiegend im Rigveda). Breslau 1876. — Varuna und Mitra. Ein Beitrag zur Exegese des Veda. Ibid., 1877.

<sup>3.</sup> Ushas og Ushashymnerne i Rigveda. En mytologisk Monografi. Copenhague, 1880.

<sup>4.</sup> Siebenzig Lieder des Rigveda übersetzt, mit Beitragen von R. Roth. Tübingen, 1875.

<sup>5.</sup> Vedische Ræthselfragen und Ræthselsprüche. Uebersetzung und Erklærung des Dirghatamas-Liedes, Rige. I, 164. Munich, 1876.

<sup>6.</sup> La Religion Védique d'après les Hymnes du Rig-Veda. Paris, 1878. Forme le XXXVI fascicule de la Bibliothèque des Hautes Etudes. Il faut y joindre du même auteur : Quelques observations sur les figures de rhétorique dans le Rig-Veda, 1880 : dans les Mémoires de la Société de Linguistique de Paris, t. IV, fascic. 2.

délicates, de chances d'incertitude. Les conclusions générales toutefois, les seules auxquelles nous puissions toucher ici, nous paraissent se dégager avec une autorité suffisante. On sera mal venu, après ce livre, à parler de la naiveté toute primitive de cette poésie et de cette religion. Elles portent au contraire, l'une et l'autre, au plus haut degré la marque de l'esprit sacerdotal. Elles sont le fait de gens du métier : la langue est souvent une sorte de jargon maçonnique, qui devait n'être intelligible qu'à des initiés. Le sacrifice avec ses rites et les spéculations dont ils sont l'objet tient une place énorme : la croyance si souvent et parfois si bizarrement exprimée dans les Brâhmanas, qu'il est, en dehors de toute intervention de la divinité, la condition du cours normal des choses, est déjà profondément empreinte dans les Hymnes. Il constitue à lui seul une religion, et les mythes, bien que d'origine naturaliste, n'y réflètent, en un nombre infini de cas, les phénomènes qu'à travers des conceptions ritualistes. Le culte d'Agni et de Soma notamment est une sorte de magie, où les principes élèmentaires unis à l'énergie du Verbe, de la formule, de véritables forces occultes, opèrent pour leur propre compte. Dans les volumes suivants, M. Bergaigne s'occupera plus [246] spécialement de l'autre face de ces religions, celle qui regarde les dieux personnels du panthéon. Ce qu'il en dit dans son introduction, la distinction par exemple si fine et si nettement saisie entre Indra, représentant le bon élément d'une conception dualiste, et les dieux qui, comme Varuna, répondent à une conception unitaire et réunissent en eux le double aspect du bien et du mal, nous promet des maintenant une série non moins nombreuse de résultats, soit nouveaux, soit mieux établis et plus fortement enchaînés qu'ils ne l'étaient jusqu'à présent.

La littérature exégétique et ritualiste des Brâhmanas et des Sûtras qui en dépendent, a été l'objet de travaux presque aussi nombreux, mais que nous ne pouvons qu'énumérer. Aux éditions de texte déjà mentionnées, il faut ajouter celles des Sûtras du Rig¹ et du SâmaVeda² dans la Bibliotheca Indica, et de celui de l'Atharva-Veda publié et traduit par M. R. Garbe³. C'est le premier texte

<sup>1.</sup> The Grauta Sutra of Açvalàyana, with the Commentary of Gargya Varàyana, edite by Râmanârâyana Vidyâratna, 1874.

<sup>2.</sup> Çrauta Sûtra of Lâtyâyana with the Commentary of Agnisvâmin, ediled by Ânandacandra Vedântavâgica, 1872.

<sup>3.</sup> Vaitâna Sûtra, the Ritual of the Atharva-Veda, edited with critical Notes and Indices. Londres, 1878. La traduction en allemand a paru la même année à Strasbourg.

de cette espèce dont nous ayons une version in extenso. Nous avons déjà signalé les belles recherches de M. Burnell sur le rituel du Sâma-Veda consignées dans les préfaces à ses éditions des petits Brâhmanas de ce Veda. M. Weber a continué son exposition du cérémonial védique principalement d'après les textes du Yajus!. M. G. Thibault a publié, traduit et commenté les Sûtras qui enseignent les diverses façons très compliquées de construire l'autel et qui contiennent les origines de la géométrie des Hindous?. Enfin MM. Bruno Lindner<sup>3</sup> et A. Hillebrandt<sup>4</sup> ont traité de cérémonies particulières, en s'attachant à [247] remonter autant que possible à la forme la plus ancienne et à en faire saisir le développement graduel. A ces publications doit s'ajouter celle du Rigvidhana de M. R. Meyer<sup>5</sup> qui enseigne quels vers du Rig-Veda il faut employer à certains sacrifices entrepris en vue de l'accomplissement d'un vœu ou d'un souhait déterminés. Dans cette sorte d'écrits, qui forment une classe particulière, l'idée religieuse est arrivée au dernier degré de l'abaissement. Le Suparnàdhyàya édité par M. E. Grube<sup>6</sup>, et qui prétend se rattacher au Rig-Veda, n'y appartient pas en réalité, et paraît n'être qu'une production apocryphe, dont le but aura été de donner à une dévotion postérieure, celle à l'oiseau solaire Garuda, l'autorité d'un texte révélé.

A la suite des Sûtras qui résument les prescriptions des Brâhmanas, se placent ceux qui réglementent le rituel domestique, les actes sacramentels qui marquent les diverses étapes de la vie du fidèle depuis le jour de la conception jusqu'à celui de la mort, les devoirs des diverses classes, les rapports entre époux, ceux des enfants et des parents, des maîtres et de l'élève, des patrons et des serviteurs, des rois et des sujets, la transmission des héritages et les échanges, l'ensemble en un mot de la coutume et du droit. De ces écrits qui forment deux classes, l'une plus spécialement ritualiste, l'autre plutôt coutumière et juridique, notre connaissance s'est également beaucoup étendue au cours de ces dernières années.

<sup>1.</sup> Zur Kenntniss des Vedischen Opferrituals. Dans les Indische Studien, XIII, 1873. Fait suite à Indische Studien, X.

<sup>2.</sup> On the Çulvasûtra. Dans le Journal of the Asiatic Society of Bengal, XLIV, 1875.

<sup>3.</sup> Die Dikshå oder Weihe für das Somaopfer. Leipzig, 1878:

<sup>4.</sup> Das altindische Neu- und Vollmonds Opfer in seiner einfachsten Form. Halle, 1890.

<sup>5.</sup> Rigvidhânam, edidit cum præfatione Dr. Rudolph Meyer. Berlin, 1877. Le traité correspondant du Sâma-Veda, un des Brâhmanas de ce Veda, a été publié par M. Burnell en 1873.

<sup>6.</sup> Suparnādhydyah, Suparni Fabula; edidit Dr. Elimar Grube. Leipzig, 1875.

Les Sûtras de Gobhila, publiés dans la Bibliotheca Indica, sont à peu près achevés<sup>1</sup>. M. Stenzler nous a donné ceux de Pâraskara avec traduction<sup>2</sup>, et le texte de ceux de Gautama<sup>3</sup>. Ceux de [248] Çâmkhâyana ont été publiés et traduits par M. H. Oldenberg<sup>4</sup>. Enfin, dans le II<sup>e</sup> volume de la grande collection entreprise par M. Max Müller, The Sacred Books of the East, M. G. Bühler a publié la traduction des Sûtras d'Âpastamba et de Gautama <sup>5</sup>. Dans une savante introduction, le traducteur a discuté l'âge relatif de ces textes; il estime que les Sûtras d'Âpastamba ont été rédigés dans le Dékhan, peut-être dès le ve siècle avant notre ère. Si cette conclusion tient bon, il s'ensuit que la propagation dans les régions du Sud de la religion et de la culture brahmaniques est bien plus ancienne qu'on n'a été généralement porté à l'admettre dans ces derniers temps. Ces Sûtras connaissent en outre l'Atharva-Veda qui, depuis le moyen âge, a complètement disparu dans le Sud.

La philosophie, si vieille dans l'Inde, y a toujours été une branche de la théologie : elle a toujours été en un rapport très étroit avec la religion, même quand elle l'a combattue. Ce que d'autres peuples ont connu sous le nom de philosophie morale, ne s'est jamais élevé chez celui-ci au-dessus du proverbe et de la sentence. Comme science, elle a pour objet la recherche du souverain bien, du salut, et ce bien, qui est la délivrance du contingent, elle est unanime, à peu d'exceptions près, à en placer la pleine réalisation après la mort. Toutefois, pour ne pas grossir démesurément ce Bulletin, nous ne toucherons pas aux travaux concernant la philosophie technique, et nous nous bornerons à ceux qui l'ont envisagée dans sa forme plus particulièrement religieuse, dans les textes qui passent pour révélés, les Upanishads. Ces traités, d'origine et de forme bien diverses, prétendent en effet tous, la plupart bien à tort, faire partie de la vieille littérature védique. En réalité ils appartiennent à tous les âges des religions hindoues; les plus anciennes sont peut-être [249] antérieures au boud-

<sup>1.</sup> Gobhiliya Grihya Sûtra, with the Commentary by the editor, edited by Candrakânta Tarkâlamkâra, 1871-1879, 9 fasc.

<sup>2.</sup> Indische Hausregeln. Sanskrit und Deutsch. II, Pâraskara. Leipzig, 1876-1878. Dans le VI vol. des Abhandlungen der Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch. Fait suite aux Sûtras d'Àçvalàyana édités par le même savant dans le III vol. de la même série (1864-1865).

<sup>3.</sup> The Institutes of Gautama, edited with an Index of words. Londres, 1876.

<sup>4.</sup> Das Çâmkhâyanagrihyam. Dans Indische Studien, XV, 1878.

<sup>5.</sup> The Sacred Laws of the Aryas as taught in the schools of Apastamba, Gautama,

dhisme et, à la fin du xvie siècle, on en composait encore. Les principaux de ces écrits, qui sont au nombre des textes qu'on a le plus souvent et de meilleure heure édités, traduits et commentés, ont été récemment analysés et interprétés avec une compétence et un soin parfaits par M. P. Regnaud<sup>1</sup>. L'auteur a méthodiquement décomposé en leurs éléments ces témoignages d'une science confuse, il les a appréciés et jugés en historien et en philosophe, et il a réussi à tracer un tableau d'ensemble complet, exact, bien ordonné de cette vieille sagesse où, parmi des rêveries d'un mysticisme puéril, se rencontrent des pensées d'une étonnante profondeur et des élans d'une haute et saisissante inspiration. Son ouvrage est la meilleure introduction, le guide le plus sûr qu'on puisse consulter pour pénétrer et pour s'orienter dans cette partie de la littérature védique. Les mêmes textes viennent d'être repris par M. Max Müller, qui a consacré le Ier volume de ses Sacred Books of the East à une traduction nouvelle, accompagnée de savantes préfaces, des principales Upanishads?.

Le bouddhisme présente, comme on sait, une double tradition conservée en une double littérature, dont les originaux sont maintenant, pour le Nord, les livres sanscrits du Népal, pour le Sud, le Tipitaka pâli de Ceylan. De ces deux corps d'écrits, dont les origines, l'âge respectif et les relations mutuelles sont encore fort obscures, c'est le canon singhalais. celui des deux, qui, en tout cas, a l'avantage d'avoir été clos le premier, qui a été dans ces dernières années l'objet des plus nombreux travaux. Dans le domaine spécialement indien de la littérature du Nord, nous n'avons à signaler que l'achèvement, dans la Bibliotheca Indica, de l'édition du Lalitavistara 3, la biographie bien connue du Buddha Çâkyamuni, [250] les Etudes Bouddhiques de M. L. Feer 4, où d'ailleurs

Vásishtha and Baudhdyana. Part. 1, Apastamba and Gautauma. Oxford, 1879. Le texte d'Apastamba avec extraits du commentaire, notes et index, avait été publié par M. Bühler à Bombay dès 1868-1871.

- 1. Matériaux pour servir à l'Histoire de la Philosophie de l'Inde. Paris, 1876-1878. Forme les XXVIII<sup>e</sup> et XXXIV<sup>e</sup> fascionles de la Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Études.
  - 2. The Upanishads. Translated by F. Max Müller. Part. 1. Oxford, 1879.
- 3. The Lalitavistara, or Memoirs of the Early Life of Çâkya Simha, edited by Hâjendra-lâla Mitra. Commencé en 1853 et achevé en 1877. La publication du texte tibétain et d'une traduction française par M. Ph. E. Foucaux est de 1847-1860. D'une traduction allemande par M. S. Lefmann, il n'a paru que le 1<sup>ee</sup> fascicule. Berlin, 1874. De l'édition annoncée par le même savant, rien n'a encore été publié.
  - 4. Publiées depuis 1866 dans le Journal Asiatique. Aux indications que nous don-

les documents pàlis sont toujours, s'il y a lieu, soigneusement rapprochés de leurs pendants sanscrits et tibétains, et la réimpression des divers mémoires devenus presque introuvables, dans lesquels M. Br. H. Hodgson a frayé jadis la voie à ces études<sup>1</sup>. Les autres publications relatives au bouddhisme septentrional sont toutes puisées à des sources étrangères, principalement tibétaines et chinoises. Nous ne mentionnerons ici, à cause de son intérêt exceptionnel, que le catalogue raisonné du canon chinois par M. S. Beal<sup>2</sup>.

La littérature pâlie au contraire nous fournit une ample moisson de travaux. Le regretté M. Childers, dont la mort prématurée a été une perte irréparable pour cette branche d'études, a mené de front avec ses belles publications lexicographiques et grammaticales, celle de textes importants du canon, entre autres du Sutta qui contient la relation la plus complète des derniers moments et de la mort du Buddha<sup>3</sup>. D'autres ont été édités, commentés ou savamment décrits par M. L. Feer dans ses Études Bouddhiques<sup>4</sup>. M. J. F. Dickson a publié et traduit le Manuel de la confession des religieux [251] bouddhistes<sup>5</sup>. M. Coomara Svâmy a fait connaître toute une section du recueil des Suttas, malheureusement sans en donner le texte original <sup>6</sup>. Sept autres de ces curieux dialogues préparés par feu M. Grimblot et entourés par lui de tous les éclair-cissements désirables, ont été pieusement édités par sa veuve <sup>7</sup>, et

nerons plus loin, joindre: Des premiers essais de prédication du Buddha Çâkyamuni. Journal Asiatique, VIII et IX, 1876-1877. — Le Livre des Cent légendes. Ibid., XIV, 1879.

- 1. Essays on the Language, Literature and Heligion of Nepâl and Tibet. Londres, 1874. Miscellaneous Essays relating to Indian Subjects. Ibid., 1880, 2 vol. in-8. Réimprimés par les soins de M. Rost.
- 2. The Buddhist Tripitaka, as it is known in China and Japon. A Catalogue and compendious Report. Published for the India Office. Londres, 1876, in-folio.
- 3. The Pâli Text of the Mahâparinibbana Sutta and Commentary, with a Translation. Journal of the Roy. Asiatic Soc., VII, VIII, 1875 et 1876. La traduction n'a pas paru. The whole Duty of the Buddhist Layman, a Sermon of Buddha. Contemporary Review, mars 1876.
- 4. Les Quatre Vérités et la Prédication de Bénarès. Journal Asiatique, NV, 1870. Extraits du Paritta. Texte et Commentaire en pâli, par M. Grimblot, avec introduction, traduction et notes par M. L. Feer. Ibid., NVIII, 1871. L'Ami de la Vertu et l'Amitié de la Vertu. Ibid., I, 1873. Le Sâtra de l'Enfant et la Conversion de Prusenajit. Ibid., IV, 1874. Les Jâtakas. Ibid., V, VI. 1875. Maitrakanyaka-Mittavindaka. la Piété Filiale. Ibid., N, 1877.
- 5. The Patimokkha, being the Buddhist Office of the Confession of Priests. Journ. Roy. As. Soc., VIII, 1876.
- 6. Sutta Nipâta, or the Sermons and Discourses of Golama Buddha. A translation from the Pâli. Londres, 1874.
  - 7. Sept Suttas Pâlis tirés du Digha-Nikaya, par M. Grimblot, Paris, 1876.

M. R. Pischel vient de nous donner l'original et la traduction d'un autre traité de cette espèce, où sont consignées les objections du bouddhisme contre le privilège de la caste brahmanique 1. Ces publications ont presque doublé notre avoir en fait de textes pâlis. Mais, quelle qu'en soit l'importance, celle-ci s'efface devant les vastes proportions de deux entreprises de plus longue haleine. M. V. Fausböell a commencé la publication du recueil complet, texte et commentaire, des Jâtakas, ces récits des existences antérieures du Buddha présentées parfois sous la forme de véritables apologues, qui sont une des créations les plus originales de cette littérature et dont nous n'avions jusqu'ici que des spécimens. Le Ier volume du texte a paru?. La traduction, dont s'était chargé M. Childers, a passé après sa mort à M. Rhys Davids. L'ensemble formera 10 volumes répartis provisoirement sur 10 années. D'autre part, M. H. Oldenberg a entrepris l'édition du Vinaya Piţaka, « la Corbeille de la Discipline », une des trois grandes sections du canon bouddhique, et a fait ainsi le premier pas dans la voie d'une publication intégrale des Écritures de cette religion3. Dans une savante préface mise en tête du Ier volume, l'éditeur a exposé ses vues sur les origines du pâli et sur la formation de la littérature canonique. Il nous suffira de dire ici que la Discipline lui paraît [252] une des sections les plus anciennes de cette littérature, dont la grande masse serait antérieure au concile tenu sous Açoka vers le milieu du 111º siècle avant notre ère. En même temps qu'il menait si activement la publication du Vinaya, M. Oldenberg nous donnait le Dipavamsa, texte et traduction 4. Cet ouvrage ne fait pas partie du canon, mais n'en est pas moins d'une importance capitale. C'est en effet une rédaction un peu plus ancienne des mêmes documents, tirés des archives des couvents singhalais, qui ont été mis en œuvre dans le Mahâvamsa. Ces deux livres rédigés tous deux vers le ve siècle de notre ère, et qui nous font remonter par des récits sans doute légendaires usqu'au vie siècle avant Jésus-Christ, sont des

<sup>1.</sup> The Assalâyanasuttam edited and translated. Chemnitz, 1880.

<sup>2.</sup> The Jâtaka together with its Commentary, being Tales of the Anterior Births of Gotama Buddha. For the first time published in the original Pâli: Text. vol. I. Londres, 1877, in-8.

<sup>3.</sup> The Vinayapiṭakam: one of the principal Buddhist Holy Scriptures, in the Pâli language. Vol. I, The Mahâvagga. Londres, 1879. Vol. II, The Cullavagga. Ibid., 1880, in-8. L'ouvrage entier formera 5 volumes et doit être achevé en 2 ou 3 ans.

<sup>4.</sup> The Dipavamsa: an ancient Buddhist Historical Record. Edited and translated. Londres, 1879.

documents uniques auxquels rien ne peut être comparé de tout ce que nous a laissé l'Inde ancienne. Également étranger au canon et bien moins important sous tous les rapports, bien qu'il repose sur des traditions anciennes, est le poème édité et traduit par M. Coomara Svâmy, dans lequel est relatée en un style fleuri et hautement élaboré l'histoire de la fameuse relique de la dent du Buddha et de sa translation à Ceylan 1. La Vie du Buddha par Mgr Bigandet, dont M. V. Gauvain a donné récemment une traduction française 2, n'est pas faite non plus directement sur les textes canoniques. Elle n'en a pas moins une très grande valeur pour l'abondance des renseignements puisés à diverses sources pàlies et birmanes et par l'autorité que donne à l'auteur sa longue résidence dans les pays bouddhistes. A un moindre degré, on peut en dire autant du livre de M. H. Alabaster 3, qui donne une bonne description de l'état actuel du bouddhisme à Siam.

[233] Enfin, il est une autre série de textes, pas canoniques non plus, n'appartenant ni à la littérature du Nord ni à celle du Sud, mais antérieurs à toute division de ce genre, les édits gravés sur les rochers et sur des colonnes dans diverses contrées de l'Inde septentrionale par l'ordre du roi Açoka, qui ont été récemment l'objet de travaux importants. M. H. Kern avait donné une nouvelle interprétation appuyée sur un commentaire magistral de plusieurs de ces textes, et il y avait rattaché une discussion très savante de la date si controversée de la mort du Buddha, date qui est capitale dans la chronologie de l'Inde et qu'il proposait de fixer à l'année 388 avant Jésus-Christ 4. La découverte par M. le général Cunningham des édits de Rûpnâth, de Sahasrâm et de Bairât, qui portent une date, vint apporter de nouvelles pièces au débat. M. G. Buhler déchiffra et interpréta ces textes de main de maître. Il les revendiqua pour Açoka et fixa la date du Nirvâna entre les limites extrêmes de 482-472 avant Jésus-Christ<sup>5</sup>. Ces conclusions

<sup>1.</sup> The Dâthàvamsa, or the History of the Tooth-relic of Gotama Buddha. The Pâli text and its translation in english, with notes. Londres, 1874.

<sup>2.</sup> Vie ou légende de Gaudama le Bouddha des Birmans, et notice sur les Phongies ou moines birmans, par Mgr P. Bigandet, évêque de Ramatha, vicaire apostolique d'Ava et Pegou. Traduit en français par Victor Gauvain, tieutenant de vaisseau. Paris, 1878. Les 2 éditions anglaises de ce livre, Rangoon, 1858 et 1866, sont devenues très rares.

<sup>3.</sup> The Wheel of the Law: Buddhism illustrated from Siamese sources. Londres, 1871.

<sup>4.</sup> Over de Jaartelling der Zuidelijke Buddhisten en de Gedenkstukken van Açoka den Buddhist. Amsterdam, 1873, in-4.

<sup>5.</sup> Three new Edicts of Açoka, dans l'Indian Antiquary, t. VI, 1877. — The three new Edicts of Açoka. Second notice. Ibid., VII, 1878.

furent contestées par M. Pischel et par M. Rhys Davids, qui venait de construire de son côté un système très ingénieux par lequel il ramenait la date en question à 410 avant Jésus-Christ!. D'autres objections ont été présentées depuis par M. Oldenberg. Nous crovons toutefois que la probabilité reste en faveur des conclusions de M. Bühler. Malheureusement il y a quelque chose d'insuffisant dans les données, qui se dérobent pour ainsi dire au moment où elles nous font toucher du doigt le plus précieux des résultats. Peut-être l'honneur de dire le dernier mot appartiendra-t-il à M. Senart, qui, à l'occasion de la publication du premier volume du Corpus Inscriptionum où ces textes sont réunis pour la première fois, a entrepris de les soumettre à un examen d'ensemble. Le début de ce travail, qui vient de paraître [254] dans le Journal Asiatique<sup>2</sup>, et où l'auteur a su faire des découvertes dans une matière qu'on pouvait croire fixée depuis longtemps, la lecture purement paléographique de ces inscriptions, promet en effet un abondant regain d'interprétations nouvelles et d'ingénieuses corrections.

Ceci nous amène tout naturellement au livre de M. Senart sur la légende du Buddha3, l'œuvre de critique historique la plus puissante, mais aussi la plus destructive, qu'aient produite depuis bien des années les études indiennes. Nous avons deux sortes de récits sur le Buddha, entachés les uns et les autres de surnaturel, ceux-ci avec exagération, ceux-là avec plus de sobriété. En émondant ces derniers un peu davantage, il n'avait pas été difficile à la critique de rédiger une biographie à peu près aussi raisonnable que celle de Socrate. M. Senart s'est avisé de prendre le parti opposé. Il étudie ce merveilleux jusqu'ici dédaigné, et il constate aussitôt que ce qu'on tenait pour des enjolivements inventés et ajustés après coup, présente des analogies surprenantes avec des mythes au contraire fort anciens. L'analyse, à mesure qu'elle s'étend de proche en proche, se vérifie toujours davantage et, finalement, ce n'est plus la biographie d'un Confucius ou d'un Mahomet qu'on a devant soi, mais celle d'un Krishna, d'un Hercule, d'un Apollon. Rien ne subsiste de la vie du Buddha. Ses titres et ses attributs, son nom

<sup>1.</sup> On the ancient Coins and Measures of Ceylon, with a Discussion of the Ceylon date of the Buddha's Death. (Part. VI de la nouvelle édition des Numismata Orientalia.) Londres, 1877, gr. in-4.

<sup>2.</sup> Étude sur les Inscriptions de Piyadusi. Journal Asiatique, cahier de février-avril, 1880.

<sup>3.</sup> Essai sur la légende du Buddha, son caractère et ses origines. Paris, 1875, gr. in-8. Publié d'abord dans le Journal Asiatique, 1873-1875.

et ceux des siens, ses parents, sa femme, la race dont il est issu, le lieu de sa naissance, cette naissance même, sa jeunesse, son mariage, sa vocation, les obstacles qui l'arrêtent, ses luttes et ses tentations, son triomphe, sa prédication, sa mort, tout cela se résout en symboles, en mythes de l'orage et du soleil. Lui-même est le héros solaire, le Mahâ Purusha, le Grand Mâle céleste, le Cakravartin, le Maître de l'orbe, et cette roue de la loi, qu'il fait tourner pour le salut des hommes, a dissipé à l'origine de tout autres ténèbres que celles de l'ignorance [233] et des fausses doctrines. M. Senart ne nie pas l'existence du Buddha; en un sens même il la confirme. Mais la conclusion de son livre est que cette existence, pour nous, est vide, et que nous ne pouvons rien en savoir. C'est certainement un remarquable exemple de cette ironie qui parfois est au fond de l'histoire, que de voir ainsi, après plus d'un demi siècle de recherches, la critique revenir en quelque sorte par un immense détour vers le point où elle en était quand Creuzer rapprochait Buddha d'Hermès et que Palmblad l'identifiait avec Odin. Mais, qu'on ne s'y trompe pas, les ressemblances ici ne sont qu'à la surface et, si les résultats parfois se touchent, les méthodes sont profondement diverses. On ne saurait lire le livre de M. Senart sans être sous le charme : on ne saurait le déposer sans éprouver le sentiment instinctif que ce livre prouve trop, que tout cela ne peut être également vrai. Mais en même temps on sent tout aussi fortement que tout cela ne saurait être également faux. Les rapprochements établis par l'auteur sont trop nombreux, ils se corroborent trop les uns les autres, pour qu'on puisse les écarter par une fin de non-recevoir. Ils forment un tissu où les fils se croisent et se tiennent, où il est impossible d'en retirer un seul sans éprouver aussitôt la résistance qu'oppose la trame entière. C'est en vain, par exemple, que, pour sauver quelques épisodes de cette biographie, on voudrait arguer de leur convenance et de leur évidente probabilité. Un certain évhémérisme est si bien de l'essence même des mythes, les lois de la vraisemblance gardent si bien leur force dans les milieux mêmes où s'élaborent le merveilleux, que le doute qui plane sur l'ensemble subsiste pour les faits mêmes où on serait le plus tenté de reconnaître des souvenirs positifs. Après ce livre, on ne pourra plus écrire la vie du Buddha comme naguère encore le faisait M. Barthélemy Saint-Hilaire. Le coup porté par M. Senart a été trop bien appliqué, et, pour juger à quelle profondeur il a pénétré, il suffit de voir ce que cette biographie est devenue sous la plume du plus récent historien du bouddhisme indien, M. T.W. Rhys Davids, qui ne paraît pas [256] suspect cependant d'un goût excessif pour les explications mythiques, et qui partage en général la foi robuste des pâli scholars en la parfaite authenticité de leurs documents. Nous terminerons cette revue des travaux relatifs au bouddhisme, en signalant ce petit livre qui, sous la forme d'une œuvre de vulgarisation, présente un ensemble de recherches originales et qui est, sans comparaison possible, le meilleur traité élémentaire que nous ayons sur le passé de cette religion.

Ce n'est que de nos jours qu'on commence à avoir une connaissance directe, puisée aux sources mêmes, d'une autre religion, sœur du bouddhisme, qui, née peut-être en même temps que lui, lui a survécu dans l'Inde, celle des Jainas. Après les travaux de MM. Bæhtlingk et Rieu (Abhidhanacintamani de Hemacandra, 1847), de M. A. Weber (Catruñjaya-Mahâtmya, 1858 et Bhagavatí, 1866-67), M. E. Windisch a publié un manuel de leur morale?, et M. S. J. Warren, une étude d'ensemble de leurs crovances, principalement d'après les anciens documents<sup>3</sup>. Depuis MM. G. Bühler, J. Klatt et H. Jacobi ont donné des relevés bibliographiques de leur littérature sacrée<sup>4</sup>. Ces deux derniers savants ont publié des spécimens de leur poésie lyrique religieuse<sup>5</sup>. M. H. Jacobi a donné une édition complète et correcte du Kalpasûtra<sup>6</sup>, une biographie ancienne, bien que non canonique de leur fondateur, suivie d'autres documents de haute valeur et qu'on ne connaissait jusqu'ici que par la traduction imparfaite de Stevenson (1848). Enfin, M. S. J. Warren vient de [257] publier pour la première fois un texte complet de leur canon?. L'édition de leurs écrits fon-

<sup>1.</sup> Buddhism: being a Sketch of the Life and Teachings of Gautama, the Buddha. London, Society for Promoting Christian Knowledge.

<sup>2.</sup> Hemacandra's Yogasûtra: ein Beitrag zur Kenntniss der Jaina-Lehre, ap. Zeitsch. d. Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch., XVIII, 1874.

<sup>3.</sup> Over de godsdienstige en wijsgeerige Begrippen der Jainas. Zwolle, 1875.

<sup>4.</sup> Indian Antiquary, vn, p. 28 (1878). — Zeitsch. d. Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch., XXXII, p. 478; 693 (1879).

<sup>5.</sup> H. Jacobi, Zwei Jama-Stotra, ap. Indische Studien, XIX, 1876. — J. Klatt, Dhanapala's Rishabhapañcâçikâ, ap. Zeitsch. d. Deutsch. Morgenhand. Gesellsch., XXXIII, 1879.

<sup>6.</sup> The Kalpasûtra of Bhadrabâhu, edited with an Introduction, Notes and a Prâkrit-Saṃskrit Glossary. Leipzig, 1879, n° 1 du VIII vol. des Abhandlungen der Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch.

<sup>7.</sup> Le Nirayavaliya Sutta. Amsterdam, 1880.

damentaux, les Angas, qui, depuis 1877, se publie par fascicules à Bombay, par les soins d'Abhayadeva Sùri<sup>1</sup>, n'est pas parvenue à notre connaissance. Ces divers travaux ont éclairé le jainisme d'un jour tout nouveau. La savante Introduction mise par M. Jacobi en tête de son édition du Kalpasûtra, nous a donné notamment les premières indications précises sur les destinées de leur littérature canonique, rédigée en une langue notablement plus jeune que le pâli des livres bouddhiques de Ceylan, et que M. Jacobi pense avoir été fixée vers le ve siècle de notre ère. L'antiquité de la secte ne saurait plus être mise en conteste. Cependant, en présence du fait avoué que toute leur ancienne littérature a péri et des preuves manifestes que leur tradition est calquée en bien des points sur celle des bouddhistes, les conséquences tirées par MM. Bühler et Jacobi de leur découverte, à savoir que le fondateur de la secte est le même personnage que le Nirgrantha Jñâtiputra des livres bouddhiques, doivent paraître prématurées. Tout ce qu'on peut dire, c'est que, dès le ve siècle après J.-C., les Jainas identifiaient le Jina de l'âge actuel avec un des six docteurs dont les Sûtras bouddhiques font des adversaires contemporains du Buddha. Grâce à la collection de manuscrits jainas dont M. Bühler a doté la Bibliothèque de Berlin, et à ceux que M. Jacobi de son côté a apportés de l'Inde, on peut espérer que, pour cette branche aussi des religions hindoues, l'histoire conjecturale et de seconde main va faire place rapidement à l'histoire positive et puisée aux sources.

Nous pouvons nous résumer brièvement sur les travaux dont les religions néo-brahmaniques et sectaires ont été l'objet pendant ces dernières années. Aucun ne les a embrassées dans leur ensemble, ni même dans une de leurs grandes divisions, et un relevé même approximativement complet [258] nous conduirait à travers une interminable série de monographies. En fait de publications de textes, nous nous contenterons de signaler l'édition de l'Agni-Purâna<sup>2</sup> que vient d'achever et celle du Vâyu-Purâna<sup>3</sup> que vient de commencer le Babu Râjendralâla Mitra, l'une et l'autre dans la Bibliotheca Indica. M. Ad. Holtzmann a étudié au point de vue de l'histoire non seulement littéraire, mais aussi religieuse, une série

<sup>1.</sup> Jaina Sûtra Sangraha, or Jain Holy Bible. La collection commence par la Bhagavati dont on ne connaissait jusqu'ici que le fragment publié et commenté par M. A. Weber

<sup>2.</sup> Agni Pardna, a Collection of Hindu Mythology and Tradition, 1873-1879. 3 vol. in-8.

<sup>3.</sup> The Vâyu Purâna, a System of Hindu Mythology and Tradition, 1879.

de figures de dieux et de héros qui se rencontrent dans le grand poème épique, le Mahâbhârata 1. Dans un travail, qui vaut plus qu'il n'est gros, M. F. Kittel a définitivement réfuté la thèse qui attribuait aux races dravidiennes l'origine du culte phallique du linga<sup>2</sup>. M. A. Weber, à propos de trois petits traités concernant les brahmanes de race Maga, a repris l'intéressante question des influences du magisme iranien sur l'organisation de certains cultes solaires de l'Inde du moyen âge3. Enfin, M. J. Muir a fait paraître une édition considérablement augmentée de son aimable anthologie de pensées religieuses et morales empruntées à divers auteurs sanscrits4. Pour les sectes décidément modernes, nous devons signaler la traduction de la Bible des Sikhs, l'Âdi Granth, précédée de savants Mémoires sur l'histoire de la secte, par M. E. Trumpp<sup>5</sup>. Cette belle publication, faite aux frais du gouvernement britannique, réduit à sa juste valeur l'influence, parfois exagérée, qu'on a attribuée à [259] l'islamisme sur les doctrines de cette secte fanatique, et montre que là même, l'hindouisme a maintenu son étrange privilège d'être la croyance à la fois la moins définie, la plus molle et la plus persistante, la plus impénétrable. Une autre source d'information sur l'Inde religieuse contemporaine, les Revues annuelles par lesquelles M. Garcin de Tassy ouvrait régulièrement depuis 1850 son cours d'hindoustani, a été malheureusement interrompue pour toujours par la mort de l'aimable et savant vieillard qui, pendant plus d'un quart de siècle, avait fait de son cabinet de travail comme le centre où venait aboutir toute la vie intellectuelle et littéraire de l'Hindoustan<sup>6</sup>. Enfin, une longue série d'inscriptions publiées dans tous les recueils qui s'occupent d'archéologie

<sup>1.</sup> Agni nach den Vorstellungen des Mahâbhârata. Strasbourg, 1878. — Indra nach den Vorstellungen des Mahâbhârata, ap. Zeitsch. d. Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch., XXXII, 1878. — Arjuna, cin Beitrag zur Reconstruction des Mahâbhârata. Strasbourg, 1879. — Die Apsaras nach dem Mahâbhârata, ap. Zeitsch. d. Deutsch. Morgenlænd. Gesellsch., XXXII, 1879.

<sup>2.</sup> Ueber den Ursprung des Lingakultus in Indien. Mangalore, 1876.

<sup>3.</sup> Ueber die Magavyakti des Krishnadasa Miçra. Dans les Monatsberichte de l'Académie de Berlin, juin et octobre 1879. — Ueber Zwei Parteischriften zu Gunsten der Maga, resp. Çâkadvípîya Brâhmana. Ibid., janvier 1880.

<sup>4.</sup> Metrical Translations from Sanskrit Writers, with an Introduction, Prose versions and Parallel passages from classical authors. Londres, 1879, VIII vol. de Trübner's Oriental Series. — La 1" édition est de 1875.

<sup>5.</sup> The Adi Granth or the Holy Scriptures of the Sikhs, translated from the original Gurmukhî, with Introductory Essays. Londres, 1877, in-4.

<sup>6.</sup> La dernière de ces revues a paru quelques semaines avant la mort de l'auteur: La Langue et la Littérature hindoustanies, 1877. Paris, 1878.

hindoue, est venue apporter des matériaux précieux et de plus en plus nombreux à l'histoire des religions et des croyances. Grâce à ces textes, qui sont presque tous des actes de donation, et où la foi du donateur, et très souvent aussi celle de ses ancêtres est fidèlement indiquée, on arrive peu à peu à rétablir d'une façon suffisamment exacte la géographie religieuse de l'Inde aux diverses époques. C'est ainsi, pour ne prendre que quelques exemples, que M. Burnell nous a fait mieux connaître ceux de ces textes qui se rapportent aux anciennes églises chrétiennes de la province de Madras et à la communauté des Juifs de Cochin<sup>†</sup>. M. P. Goldschmidt est mort à la peine en recueillant les inscriptions de Ceylan, et il a suffi à M. H. Kern de quelques lignes à peine déchiffrables provenant du Cambodge, pour établir que le bouddhisme de ces régions se rattachait, comme celui de Java et de Sumatra, à la branche sanscrite du Nord<sup>2</sup>.

A mesure que le passé des religions hindoues se dévoile mieux à nos regards, les tentatives d'en résumer l'ensemble deviennent moins nombreuses. C'est que les études en devenant [260] plus pénétrantes, soulèvent encore plus de nouveaux problèmes qu'elles ne nous présentent de résultats. Au point de vue théorique et spéculatif, nous aurions bien à signaler plusieurs travaux remarquables. En fait d'histoires proprement dites, nous sommes plus pauvres. M. P. Wurm en a publié une<sup>3</sup>, très méritoire sous bien des rapports, bien que l'auteur ne soit pas indianiste et que le but spécial de l'ouvrage, écrit en vue des missions protestantes du Dékhan, en ait parfois faussé le point de vue. L'Indian Wisdom 4 de M. Monier Williams est plutôt une suite de notices et d'extraits choisis avec beaucoup de goût et rédigés avec infiniment de savoir, qu'un récit continu, et le petit traité, d'ailleurs excellent 5, où le même auteur a réuni sous une forme populaire tant de précieux renseignements, est trop court et trop inégalement développé en ses diverses parties, pour répondre à l'usage d'un véritable manuel. On trouvera un résumé substantiel et d'une admirable clarté, le meilleur que nous connaissions de ce vaste ensemble de crovances.

- 1. Indian Antiquary, III, 1874 et VI, 1877.
- 2. Opschriften op oude Bowwerken in Kambodja, 1879. Dans le Bulletin de l'Académie royale des sciences d'Amsterdam.
  - 3. Geschichte der indischen Religion im Umriss dargestellt. Bale, 1873.
- 4. Indian Wisdom or Exemples of the Religious, Philosophical and Ethical doctrines of the Hindus. London, 1875.
  - 5. Hinduism. London, Society for Promoting Christian Knowledge, 1877.

dans le Manuel de l'histoire des religions de M. C. P. Tiele, que vient de traduire M. Maurice Vernes 1. Enfin qu'il nous soit permis de rappeler que nous avons nous-même essayé de retracer les principaux aspects de ce long développement dans un article, écrit d'abord pour l'Encyclopédie des sciences religieuses (publiée sous la direction de M. F. Lichtenberger) et qui, depuis, a paru dans un tirage à part accompagné de notes et d'indications bibliographiques<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> Paris, 1880. L'original hollandais est de 1876. Une traduction anglaise, par J. E. Carpenter, a paru en 1877. — L'ouvrage contient aussi un chapitre fort bien fait sur la religion préhistorique des peuples indo-européens, et, à ce titre, nous aurions dû le mentionner dans notre précédent Bulletin.

<sup>2.</sup> Les Religions de l'Inde. Paris, 1879.

## II. - BULLETIN DE 1881

(Revue de l'Histoire des religions, t. III, p. 72 et ss.)

En reprenant ce Bulletin après le laps d'une année, je crois devoir prévenir le lecteur que nos entretiens désormais n'auront pour objet que les religions de l'Inde, un de nos collaborateurs, d'une compétence toute spéciale, voulant bien se charger à l'avenir de tout ce qui concerne la mythologie générale et comparative. Les lecteurs de la Revue ne pourront que bénéficier à ce nouvel arrangement. Une des premières qualités requises dans ces Bulletins. c'est, en effet, d'être aussi complets que possible. Or, la production sur le terrain mythologique est aujourd'hui si vaste et si éparpillée, que le spécialiste seul est en mesure de l'embrasser dans son ensemble et d'en rendre compte sans lacunes ni omissions graves. Un très grand nombre de ces ouvrages font une place parfois considérable aux mythes de l'Inde. Mais ceux-là mêmes. l'indianiste n'a pas le temps de les lire tous, et, à cet égard, il est même infiniment plus embarrassé que la plupart de ses confrères qui s'occupent des antiquités religieuses des autres branches de la famille indo-européenne. Tout ce qu'il peut, - tout ce que nous espérons faire ici, - c'est de se tenir au courant des ouvrages où la mythologie générale est traitée au point de vue spécialement indien.

Tel est le cas de la petite Mythologie comparée que vient de [73] publier M. A. de Gubernatis<sup>1</sup>, un des propagateurs les plus zélés, sinon toujours des plus prudents, de cet ordre de recherches. Au fond, cet élégant petit livre de vulgarisation est, en effet, une

<sup>1.</sup> Mitologia comparata di A. de Gubernatis. Milano, Ulrico Hæpli, 1880. Fait par lie d'une série de publications populaires intitulées Manuali Hæpli.

esquisse de la mythologie védique avec un certain nombre d'aperçus sur les mythologies congénères. Écrivant pour le grand public, l'auteur ne s'embarrasse pas aux questions préliminaires de sources, de principes, de méthode. Il ne s'arrête pas à définir les mythes ! : il les montre en action ; il ne les analyse pas : il les interprète et les décrit. Le lecteur, transporté aussitôt in medias res, est mis en présence d'exemples plutôt que de démonstrations. Pratiqué par un écrivain d'une imagination aussi brillante que M. de Gubernatis, le procédé a d'incontestables avantages. Il est pittoresque et amusant; mieux que cela, il est clair, et les idées les plus subtiles, débarrassées ainsi de tout appareil abstrait, pénètrent dans l'esprit et s'implantent dans la mémoire avec la netteté de l'image. D'un bout à l'autre, le livre est écrit de verve, et c'est en poète que l'auteur sait parler des choses poétiques. Ce don si rare est servi d'ailleurs chez M. de Gubernatis par un savoir d'une grande étendue et par une faculté de combinaison non moins remarquable. Les faits si nombreux qu'il passe en revue, sont disposés dans un cadre d'une ingénieuse simplicité: en cinq chapitres, il traite successivement des mythes du ciel, de l'eau, du feu, des astres, des pierres, plantes et animaux. Dans cette distribution si claire et si pratique, on est étonné de ne pas trouver la terre. C'est que l'auteur est d'avis qu'elle n'a pas droit d'y figurer, que les mythes relatifs à la terre sont en réalité des mythes du ciel, et que tout ce qu'on a inventé et dit de cette alma mater des dieux et des hommes, doit s'entendre d'une autre terre, d'un continent céleste, logé dès l'origine au fond de l'empyrée. Qu'il vait du vrai dans cette explication un peu [74] bizarre, je n'entends pas le nier. Mais présentée comme elle l'est chez M. de Gubernatis, la proposition, qui est une des nouveautés du livre, en est aussi une des erreurs. Malheureusement, si le procédé de M. de Gubernatis a des avantages, il entraîne par contre à d'inévitables défauts. Il est visible que, dans un pareil livre, on trouvera plus de faits que de doctrines; que les moyens de contrôle seront, ou nuls, ou peu efficaces, et qu'à force de s'adresser à l'imagination des autres. l'auteur risque de tomber lui-même dans la fantaisie. C'est. en

<sup>1.</sup> A défaut de définition, M. de Gubernatis appuie sur ce caractère, suivant lui, essentiel du mythe, d'ètre l'œuvre du peuple. S'il veut dire par là que les mythes sont d'ordinaire le produit d'une collaboration multiple, et qu'ils n'ont chance de survivre que s'ils sont adoptés par le grand nombre, la proposition n'est que trop évidente. Dans tout autre sens, elle est contestable ou décidément fausse.

effet, ce qui est arrivé plus d'une fois à M. de Gubernatis. Je ne puis voir que des fantaisies dans ses identifications d'Indra avec Tvashtri (p. 15), de Sitâ avec l'aurore (p. 16), de Brahmâ avec Indra et le ciel (p. 7), de l'eau lustrale et de l'eau du baptême avec les eaux du déluge (p. 40), de Ràkà avec Pénélope et d'Aranyani avec la lune (p. 91). Ailleurs (p. 28), la lune est successivement le fil d'Ariane, la baleine de Jonas, le dauphin d'Arion, le poisson qui sauva Manu du déluge et, un peu plus loin, Manu lui-même. Il est fort peu probable que le culte si répandu de l'arbre doive son origine à l'image de l'arbre-nuage, ni que les chênes de Dodone aient d'abord poussé au ciel (p. 11); il l'est encore moins que la faculté fatidique, souvent prêtée au feuillage des arbres, dérive de l'usage d'écrire sur les feuilles de certains végétaux (p. 108), ni qu'il faille chercher si loin la provenance de la feuille de vigne dont nos premiers parents couvrirent, dit-on, leur nudité (p. 109). J'ai tout autant de peine à croire, bien que l'auteur me l'affirme (p. 76), que nos ancêtres aryens aient été régulièrement pris de terreur au coucher du soleil : il faudrait, une bonne fois pour toutes, distinguer entre les exigences du langage et la réalité des impressions. Les faits eux-mêmes sur lesquels reposent ces interprétations risquées, ne sont pas toujours exacts. Îl ne l'est pas, par exemple, qu'Indra ait traversé trois fois de son timon le corps d'Apâlà (p. 16). Je ne connais ni le Divaspati, ni les Ambàs védiques (pp. 7 et 119), ni le mythe indien d'après lequel toutes choses seraient produites de l'amrita, de la liqueur d'immortalité (p. 23)1. Heureusement [73] qu'à côté de ces parties faibles, il y en a un grand nombre de solides dans le livre de M. de Gubernatis, où, sous une forme légère et séduisante, sont présentés beaucoup de résultats laborieusement acquis. Je n'ai même frelevé ces taches que pour pouvoir dire, avec plus de chance d'être cru, que nul ne lira sa Mitologia non seulement sans plaisir, mais sans profit, et que, dans le public moins initié surtout auquel elle s'adresse d'abord, bien peu la déposeront sans être tentés de faire un effort de plus et de recourir aux autres ouvrages où l'auteur a présenté, d'une façon plus complète, les idées qu'il a esquissées dans celui-ci d'une plume si gracieuse. Le livre est terminé par un appendice, une des parties les moins réussies selon moi, où l'auteur découvre des mythes aryo-africains dans un certain nombre de légendes qui ont cours

<sup>1.</sup> Les Néméennes de Pindare s'appellent-elles en italien les Nemesie (p. 13)?

parmi les Zoulous, les Betshuànas et d'autres peuplades du Cap. Je suis obligé d'avouer que les ressemblances (dans les exemples cités) qu'il semble considérer comme incontestables, m'échappent absolument.

Pour la période la plus ancienne des religions de l'Inde, celle qui est représentée par les hymnes du Rig-Veda et de l'Atharva-Veda, nous n'avons aucun travail important à signaler cette année 1. M. Lefmann a bien essayé de présenter un tableau d'ensemble de ces origines dans la première livraison d'une histoire de l'Inde ancienne en cours de publication?. Mais je ne puis pas dire qu'il a pleinement réussi. Les proportions ne sont pas suffisamment observées dans cet exposé, les lignes principales s'y dégagent mal, et les détails dans lesquels l'auteur s'embarrasse à chaque pas, ne sont pas toujours exacts. On trouvera dans ce livre tous les anciens lieux communs sur le Veda, parfois aggravés, tels que l'absence de théologie, de sacerdoce, de hiérarchie, de rituel fixe et compliqué. Pour M. Lefmann, tout, langage et conceptions, est naif et naturwüchsig dans ces chants, et [76] védique est absolument synonyme d'arven. Il y a des renseignements très précis sur les Dasyus, qui sont régulièrement des peuplades de race aborigène. Les Yakshus et les Râkshasas sont des Dasyus. Il sait au juste qu'il y a eu des Yadus aryens authentiques, et des Yâdavas non arvens, arvanisés plus tard, à la suite de l'adoption du culte de leur dieu non aryen Krishna, puis retombés de nouveau et, paraîtrait-il, à l'occasion de la même révolution religieuse, au rang de peuplade non arvenne. Quant aux Tritsus, ils auraient fait souche, et leur nom serait resté parmi les dénominations ethniques des brahmanes. Ailleurs nous apprenons que les tribus aryennes avaient quelque part, au centre de leurs cantonnements, une cité sainte (eine heilige Opferstadt), et c'est dans cette localité sans doute qu'a été célébrée la fête triomphale dont on nous fait une description passablement imaginaire. Bref, je ne puis autrement caractériser cet exposé des religions védiques qu'en disant que le vieux y est parfois suranné, et que le neuf y est rarement sûr.

<sup>1.</sup> La découverte récente du Commentaire de Sâyana sur l'Atharva-Veda, est jusqu'ici d'un intérêt purement philologique. Voir à ce sujet *The Academy*, des 5 et 12 juin 1880.

<sup>2.</sup> Geschichte des Alten Indiens, von Dr. S. Lefmann. Mit Illustrationen und Karten. I<sup>n.</sup> Lieferung. Berlin, G. Grote, 1880. Fait partie de l'Allgemeine Geschichte in Einzeldarstellungen, qui se publie sous la direction de M. Wilhelm Oncken.

L'auteur doit avoir eu les sources sous les yeux; mais son œuvre laisse l'impression d'un travail de seconde main. Un ouvrage francais de même nature, le premier volume de l'Histoire universelle, de M. Marius Fontane, consacré à l'Inde védique 1 et publié récemment, m'est resté inconnu. Je ne puis pas davantage me prononcer, ne le connaissant encore que par une analyse, au sujet d'un travail sur le dieu Indra, présenté par M. E.-D. Perry à la Société Orientale Américaine, et annoncé dans les Proceedings d'octobre 1880<sup>2</sup>. La notice de M. Perry, qui sera publiée probablement dans le prochain volume du Journal de la Société, paraît être fort complète. L'auteur v traite successivement de la conception primitive d'Indra, dieu, non du ciel, mais de l'atmosphère, personnifiant surtout l'orage et le tonnerre; de la parenté d'Indra et des légendes relatives à sa naissance: des fonctions d'Indra, naturelles et surnaturelles, physiques et morales; enfin la conception d'Indra comme une personne définie.

[77] En passant à la littérature qui traite du cérémonial, nous arrivons à des travaux plus solides. Les Bràhmanas, il est vrai, n'ont été l'objet d'aucune publication importante. Mais M. Garbe, dont nous avons mentionné l'année dernière le beau travail sur le Vaitana-Sutra, a édité, traduit et commenté avec beaucoup de soin une importante section des Crauta-Sútras d'Apastamba 3. Cette volumineuse collection de prescriptions rituelles, qui se rattachent à l'une des plus anciennes rédactions du Yajur-Veda, celle des Taittirivas, est encore inédite, et la publication que nous en fait espérer M. Garbe, sera un service de premier ordre rendu à l'étude encore si imparfaite du vieux cérémonial. La section qu'il a choisie comme spécimen d'une édition complète, traite du Pravargya, cérémonie qui consiste essentiellement en une offrande de lait chaud aux Açvins et à Indra présentée le matin et le soir pendant un nombre variable de jours, avant le sacrifice proprement dit du soma. Ce rite, auquel les Brâhmanas attachent une grande importance et auquel ils assignent notamment pour objet de faire produire par les dieux le corps mystique avec lequel le maître du

<sup>1.</sup> L'Inde Védique, par Marius Fontane. Paris, Lemerre, 1880.

<sup>2.</sup> On Indra in the Rig-Veda, by M. E. D. Perry; ap. American Oriental Society: Proceedings at New-York, october 1880.

<sup>3.</sup> Die Pravargya-Ceremonie nach den Apastamba-Çrauta-Sütra, mit einer Einleitung über die Bedeutung derselben: ap. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, t. XXXIV, pp. 319 et suiv.

sacrifice doit aller au ciel, est, comme beaucoup d'autres du reste de ces actes compliqués, sans liaison bien apparente, ni avec ce qui précède, ni avec ce qui suit. M. Garbe pense y voir une survivance de la très vieille oblation du lait, autrefois la plus précieuse de toutes, mais dont l'importance a peu à peu diminué dans l'Inde, et que les brahmanes auraient tenu pourtant à conserver et surtout à introduire dans leur sacrifice par excellence, celui du soma, où le lait ne constitue plus une offrande à part et ne paraît plus qu'additionné à la liqueur sacrée. Le travail de M. Garbe, très soigné sous tous les rapports, ne laisse qu'un regret : que l'auteur ne l'ait pas fait suivre d'un résumé descriptif de la célébration d'un Pravargya. La matière traitée dans les Sûtras est si compliquée jusque dans les moindres parties, la rédaction y suit des procédés si différents des nôtres, elle est à la fois si méticuleuse et si pleine de lacunes, si heurtée [78] et si décousue, l'ordre chronologique y alterne si brusquement avec d'autres arrangements inspirés par des considérations parfois si subtiles, qu'on ne devrait jamais, en publiant ne fût-ce qu'un fragment de ces traités, négliger la précaution de reconstruire à notre facon les faits qu'ils décrivent si minutieusement à la leur.

Aux Sûtras qui ont pour objet le rituel, se rattachent de très près ceux qui traitent du droit et de la coutume, les prescriptions des uns et des autres faisant également partie de la loi religieuse. Seulement, de tous les monuments de l'ancienne tradition, les écrits qui nous ont conservé le droit sont peut-être ceux dont la rédaction a subi le plus de remaniements. D'un côté, nous avons des ouvrages refaits de toutes pièces, rédigés en vers et se présentant avec des attributions apocryphes, tels que les Codes de Manu, de Yâjñavalkya, de Nârada, de Brihaspati. De l'autre, nous avons des Sûtras en prose, se rattachant directement à des écoles védiques encore existantes ou dont l'existence passée est incontestable, comme celles d'Apastamba, de Baudhâyana, de Gautama, écrits rédigés dans le même style que les autres livres didactiques en usage dans ces écoles, et auxquels nous sommes obligés de reconnaître le même caractère d'authenticité et d'ancienneté qu'au reste de la tradition écrite dont ils forment une partie inséparable. Enfin, nous avons d'autres documents qui participent plus ou moins de ces deux caractères. C'est un des traités les plus curieux de cette dernière classe, la Vishnusmriti, que vient de traduire M. Jolly dans la série des Sacred Books of the East, qui se publie sous la

direction de M. Max Müller 1. Une édition critique du texte, déjà deux fois publié à Calcutta2, mais d'une façon peu satisfaisante, est en préparation par les soins du même savant, dans la Bibliotheca Indica. La Vishnusmriti n'est pas une œuvre remaniée d'un bout à l'autre, comme le Code de Manu. Elle n'est pas non plus un document authentique, [79] ayant conservé intacte, ou à peu près intacte, sa forme première et retenu sa place dans la série des Sûtras d'une école déterminée, comme les Dharma-Sûtras des Apastambas. Dans son état actuel, c'estun ouvrage indépendant, prétendant avoir été révélé par le dieu Vishņu à la déesse de la Terre, et qui, dans la plupart des cent chapitres dont il se compose, présente des additions et des modifications de diverses sortes. Mais ces interpolations, la plupart en vers, et qui font descendre le livre dans sa rédaction actuelle assez bas, plus bas que le Code de Manu, par exemple, sont superposés à un vieux texte, qui a conservé presque toutes les particularités de la prose authentique des Sûtras, et qui a été reconnu en effet par M. Bühler pour être le Dharma-Sûtra d'une des plus anciennes écoles du Yajur-Veda, celle des Kathas. La traduction de M. Jolly est accompagnée de notes renvoyant aux passages correspondants des autres écrits sur la matière accessibles jusqu'ici, travail auquel M. Jolly était tout particulièrement préparé par ses persévérantes études sur l'ancienne littérature juridique, et qui double la valeur de son livre. Peu importerait en effet d'avoir des versions de ces ouvrages qui se répètent et se contredisent à l'infini, si on n'avait l'espoir d'arriver, par une comparaison portant sur des données de plus en plus nombreuses, à résoudre autant que possible un certain nombre de questions d'une importance capitale pour l'intelligence de l'ancienne histoire religieuse et civile de l'Inde. Quel est l'àge de ces livres, et leur mode de formation? Dans quelle mesure nous présentent-ils des théories artificielles, ou une législation ayant été réellement en usage? Ceux qui, comme le Code de Manu, se montrent très sobres dans l'admission d'éléments que nous avons l'habitude, et peut-être pas toujours le droit, de regarder comme des nouveautés. sont-ils en réalité aussi vieux que leur contenu pourrait le faire croire? D'autres, au contraire, qui font une part plus large à ces nouveautés, sont-ils aussi récents qu'on l'admet d'ordinaire? Ce

<sup>1.</sup> The Institutes of Vishnu, translated by Julius Jolly. Oxford, Clarendon Press, 1880.

<sup>2.</sup> En dernier lieu dans le Dharmaçástrasamyraha de Jivânanda Vidyàsàgara. Calcutta, 1876.

sont là autant de points encore fort obscurs, à l'interprétation desquels sont liés en partie des problèmes de premier ordre (par exemple, l'âge des grandes religions sectaires, au sujet [80] duquel on en est encore aux hypothèses), et qui ne pourront être élucidés que par de patientes études comparatives comme celle de M. Jolly, et appuyées, comme elle, sur des textes critiques.

Si, à ces travaux, nous ajoutons une intéressante notice de M. Regnaud sur le pessimisme qui se révèle dans la philosophie Vedânta, et cela dès le temps des Upanishads<sup>1</sup>, nous en aurons à peu près fini avec le vieux brahmanisme. Dans cette notice, M. Regnaud montre fort bien en quoi diffèrent sur ce point les doctrines des brahmanes et des bouddhistes, les uns aspirant à s'affranchir des limites du contingent, les autres maudissant l'existence même. Mais il ne dissimule pas non plus qu'au point de vue pratique, elles reviennent à peu près au même et que, en dépit de tous les tempéraments que la pratique impose, elles ne peuvent avoir que des conséquences déplorables. Le fait est qu'il est difficile de décider laquelle des deux a le plus contribué à énerver l'esprit hindou. Peut-être M. Regnaud eut-il pu insister un peu davantage sur la genèse de ces doctrines, auxquelles il était bien difficile pour les brahmanes d'échapper, étant données, d'une part, la notion panthéiste de l'être en soi, de l'autre, la théorie des renaissances. L'idée mélancolique que la somme des maux dans la vie l'emporte sur celle des biens, ne paraît avoir été à cet égard qu'un facteur tout à fait secondaire. La notice de M. Regnaud fait partie du premier volume des Annales du Musée Guimet, publication dont il a été déjà question dans cette Revue<sup>2</sup>, et qui, sous les auspices de son généreux fondateur, promet d'offrir, en fait tant de travaux originaux que de réimpressions d'ouvrages coûteux et rares, un ensemble précieux de renseignements sur l'histoire des religions de l'Asie en général et de l'Inde en particulier. - Des études sur la philosophie des Upanishads que publie M. Gough dans la Revue de Calcutta je ne connais que le titre 3.

Plus nombreuses et aussi plus considérables que les publications [81] relatives au vieux brahmanisme, ont été celles qui ont pour

<sup>1.</sup> Le Pessimisme brahmanique, par Paul Regnaud, ap. Annales du Musér Guimet, t. 1, pp. 101 et suiv.

<sup>2.</sup> Voir le cahier de novembre-décembre 1880, p. 375.

<sup>3.</sup> The Philosophy of the Upanishads. Part IV, by A. E. Gough; ap. The Calcutta Review, January 1880.

objet le bouddhisme indien. M. Oldenberg a ajouté un 2e volume à sa belle édition du Vinaya Pitaka1, œuvre qui, par ses dimensions, par son importance et par les difficultés de toute sorte qu'elle opposait à l'éditeur, devra toujours être comptée parmi les plus grandes entreprises de la science indianiste. Le Vinaya, comme on sait, est celle des trois divisions du canon bouddhique qui a pour objet la discipline, les devoirs extérieurs qui incombent aux membres de l'ordre religieux. Tandis que le Mahâvagga, la 3º des cinq sections du Vinaya, et la première éditée par M. Oldenberg. en 1879, traite plus particulièrement de la constitution de l'ordre et de la règle positive, le nouveau volume, le Cullavagga, est consacré surtout aux prescriptions prohibitives, aux pénalités encourues par ceux qui les enfreignent et aux pénitences movennant lesquelles ils peuvent se réhabiliter. Aux préceptes qui, dans l'une et l'autre section, sont mis d'ordinaire dans la bouche du fondateur et présentés sous la forme narrative, se trouvent mêlés des récits, de dimensions parfois considérables, concernant le Buddha. sa vocation, sa mort, la biographie de ses disciples immédiats et les débuts de l'Église, l'histoire des premiers schismes et des premiers conciles. Plus on avance dans la lecture de l'ouvrage, plus on se persuade avec M. Oldenberg qu'on y a affaire à des documents aussi anciens qu'aucun de ceux que nous a laissés le bouddhisme et qu'on s'y trouve, pour la forme aussi bien que pour le fond, sur un terrain sensiblement le même que dans les plus vieux Sùtras; mais plus aussi on a de peine à admettre pour la rédaction de ces écrits une date aussi reculée que celle que ce savant leurassigne. Le bouddhisme v paraît comme quelque chose d'achevé, non seulement dans ses dogmes et dans ses institutions, mais dans ses habitudes littéraires, dans sa légende et jusque dans sa mythologie, et, sous aucun de ces rapports, les âges suivants n'y ajouteront plus, du moins dans la branche singhalaise [82], de bien grandes nouveautés. Qu'il faille admettre pour tout cela une formation plus rapide que ne le faisait jusqu'ici la partie sceptique du public savant, semble probable; mais, pour en reporter le terme au delà du concile de Vaiçali, c'est-à-dire à moins d'un siècle après le Nirvâna, on voudrait avoir des arguments moins contestables que ceux qu'a produits M. Oldenberg.

<sup>1.</sup> The Vinaya Piṭakam, one of the principal Buddhist Holy Scriptures, in the Pâli language. Edited by Hermann Oldenberg. Vol. II. The Cullavagea. London and Edinburgh, Williams and Norgate, 1880.

Non moins considérable, sinon par l'importance des documents, du moins par leurétendue, est la publication du recueil des Jâtakas, entreprise par M. Fausböll. Le IIe volume du texte original, qui a paru à la fin de 1879, porte à 300 le nombre publié de ces curieux récits des existences antérieures du Buddha<sup>1</sup>. Parallèlement au texte édité avec un soin scrupuleux par le savant de Copenhague, paraît une traduction anglaise qui, des mains mourantes de M. Childers, a passé dans celles de M. Rhys Davids et qui mettra à la portée d'un public plus large ces histoires dont beaucoup ne s'élèvent pas au-dessus du niveau de l'apologue, mais dont plusieurs aussi s'inspirent d'un admirable sentiment de tendresse et de charité, et dont l'ensemble constitue une des sources les plus anciennes de folklore parvenues jusqu'à nous. Le Ier volume, qui comprend les extraits du Buddhavamça (vie de Gautama jusqu'à son élévation à la dignité de Buddha parfait, et biographies des Buddhas, ses prédécesseurs) et les 40 premiers Jâtakas<sup>2</sup>, est précédé d'une longue et savante préface, où M. Rhys Davids étudie l'âge et la formation de ces récits, ainsi que les longues migrations que beaucoup d'entre eux ont faites à différentes époques et par diverses voies jusqu'aux derniers confins de l'Occident. On s'accordera, je pense, avec lui à ne plus voir dans le commentaire l'œuvre de Buddhaghosha (milieu du ve siècle après J.-C.), et à en placer la rédaction un peu plus bas, à la fin du ve ou au commencement du vie siècle de notre ère. Mais sur d'autres points, son travail donne prise [83] à de graves objections. C'est ainsi que, partant, comme d'un fait acquis, de l'opinion émise par M. Oldenberg que le Vinava-Pitaka et le Sutta-Pitaka étaient fixés dans leurs parties essentielles dès avant le concile de Vaicali, où fut condamnée l'hérésie de la Grande Assemblée, M. Rhys Davids y ajoute une toute petite proposition, mais bien grosse de conséquences, à savoir, que les bouddhistes du Nord sont les descendants de ces docteurs de la Grande Assemblée. Or, comme la littérature du Nord possède, aussi bien que celle du Sud, une collection de Jâtakas, il s'ensuit qu'un recueil de ce genre a dû exister déjà avant le schisme.

<sup>1.</sup> The Jalaka together with its Commentary, being Tales of the Anterior Births of Gotama Buddha. For the first time edited in the original Palliby V. Fausböll. Vol. II. London, Trübner, 1879. Le premier volume est de 1877.

<sup>2.</sup> Buddhist Birth Stories; or Jataka Tales. The oldest collection of folklore extant: being the Jatakatthavannana, translated by T. W. Rhys Davids. Vol. I. London, Trübner, 1880. Fait partie de Trübner's Oriental Series.

L'auteur a bien soin d'avertir que ce recueil a pu différer plus ou moins du nôtre. Mais, en admettant même que son argumentation ainsi réduite soit probante, ce qu'à notre avis elle n'est nullement, l'expérience enseigne que cette sorte de réserves s'efface aisément dans l'usage devant le fait de l'assertion principale. Je ne serais donc aucunement surpris de lire un de ces jours à propos d'une de ces histoires, qu'il est prouvé qu'elle avait cours dans l'Inde plus de 400 ans avant notre ère. M. Rhys Davids ne sera pas responsable sans doute de cette conclusion plus que risquée, mais il aura certainement contribué à la faire naître. Lui-même ne se décide-t-il pas déjà trop facilement à admettre une origine indienne pour quelques-uns de ces récits qui se trouvent chez les Grecs bien avant Alexandre, et même pour le jugement de Salomon, qui se lit aux livres des Rois et qui est également représenté dans notre recueil? En général, il y a chez M. Rhys Davids une tendance à revendiquer non seulement pour l'Inde, mais en particulier pour le bouddhisme un peu plus que leur part. Sous ce rapport, il m'a semblé qu'il allait plus loin que M. Benfey lui-même, et, bien qu'il ne manque pas d'observer expressément que, pour plusieurs de ces histoires, la marque bouddhique se réduit au fait d'avoir été admises dans la collection, tout lecteur de sa préface, étranger aux études indiennes, ne pourra qu'y voir autant de productions d'une origine bouddhiste incontestable. Il y a plus : la rédaction du Pañcatantra que Khosrou Noushirvan (viº siècle) fit traduire en pehlévi et d'où procède toute la littérature du Kalilah et Dimnah, rédaction [84] que nous n'avons plus, mais qui est représentée d'une facon suffisamment approchée par une version syriaque, et qui paraît avoir été, comme notre Pancatantra actuel, un livre en somme à dehors brahmaniques, est pour M. Rhys Davids une œuvre toute bouddhique. L'original indien n'aurait pas été le recueil ingénieusement encadré que les versions arabes et autres nous laissent entrevoir, mais une collection de Jâtakas, précédée, comme la nôtre, d'une vie du Buddha1; et chose curieuse, ce qui doit prouver le fait. c'est précisément l'absence dans les nombreuses reproductions dérivées de cette première version, de toute mention du Buddha

<sup>1.</sup> Ce paradoxe semble avoir été suggéré à M. Rhys Davids par la supposition que la légende de Barlaam et Josaphat, qui est fondée sur une biographie du Buddha et qu'on voit prendre vers la même époque le chemin de l'Occident, aurait fait corps avec ce Pañcatantra primitif. Le livre aurait été coupé en deux, les apologues d'un ôté, la biographie de l'autre. Inutile d'ajouter que ce sont là des suppositions gratuites.

et du bouddhisme. De même, pour le recueil cachemirien intitulé Kathâsaritsâgara (xue siècle), non seulement l'auteur, Somadeva, est qualifié de bouddhiste, mais son œuvre est revendiquée, contre toute apparence, comme un monument de la même religion et appelée carrément la « grande collection bouddhique du Nord ». Et pourtant la vérité est que ce livre, tout en étant, comme beaucoup d'autres productions de cet âge, fort éclectique en matière religieuse, et bien que contenant plusieurs portions dont le caractère bouddhique n'a pas subi la moindre altération, est en somme, par tous ses dehors, une œuvre civaite, comme l'était déjà très probablement le recueil plus ancien d'une demi-douzaine de siècles pour le moins, la Brihatkathâ, de laquelle il dérive. On dirait vraiment que, à partir du 111º siècle avant notre ère, pendant 1000 ans et plus, il n'y ait plus eu que du bouddhisme et des bouddhistes dans l'Inde, et ce n'est pas sans quelque impatience qu'on voit opérer toutes ces annexions au profit d'une religion d'un tempérament si pacifique, et qui semble avoir été frappée d'une langueur si précoce. Ces réserves ne nous empêchent en aucune façon de rendre hommage pour tout le reste aux précieuses qualités du travail de M. Rhys Davids. La traduction ne pouvait revenir en de [83] meilleures mains. Elle se lit facilement, tout en étant fidèle, ce qui n'est pas un mince mérite, étant donnée la lourdeur du style bouddhique. Sur un seul point nous croyons que le traducteur a été mal inspiré, quand il appelle anges et archanges les personnages du panthéon hindou. Ces termes n'expriment pas avec justesse la notion que le bouddhisme se faisait des devas, et ils peuvent donner lieu à de fausses idées chez certains lecteurs. Mais peut-être M. Rhys Davids s'est-il considéré comme lié à cet égard par le précédent de M. Childers, de qui émanent les trente-trois premières pages du volume.

Nous serons plus bref au sujet des autres publications de textes canoniques, bien que l'une d'elles se rattache à une découverte du plus grand intérêt. Après plusieurs tentatives infructueuses et de longues années d'attente, M. Max Müller a enfin réussi à obtenir du Japon des textes bouddhiques originaux en langue sanscrite. La relation détaillée de cette heureuse trouvaille, fruit de persévérants efforts et dont l'avenir seulement pourra faire apprécier toute l'importance, a été insérée par lui dans un des derniers cahiers du Journal de la Société Asiatique de Londres <sup>1</sup>. M. Max Müller y

<sup>1.</sup> On Sanskrit Texts discovered in Japan. By Professor F. Max Müller, ap. Journal of the Royal Asiatic Society, vol. XII (new series), part I, pp. 153 et suiv.

a joint, comme spécimen, un de ces textes, le Sukhavatívyúha, qui diffère du tout au tout du Sûtra népalais portant le même titre, et nous donne l'original d'une rédaction probablement plus ancienne et connue jusqu'ici seulement par une version chinoise très imparfaite. Le Sûtra, qui décrit le monde imaginaire de Sukhâvati, résidence du Buddha Amitabha, est d'ailleurs en lui-même assez insignifiant. Un autre document du même genre, publié dans le même cahier par M. Bendall d'après un texte sanscrit du Népal, le Megha-Sûtra<sup>1</sup>, tout en ayant encore moins de valeur propre, est plus curieux, comme étant un des spécimens les plus réussis des corruptions niaises qui s'attachèrent de bonne heure au bouddhisme. Cette misérable et indigeste production, très estimée à la Chine, [86] présente, sous fa forme d'un entretien du Buddha avec les serpents, une série de formules et de prescriptions magiques devant avoir pour effet de produire la pluie. Tout autre est l'intérêt que présentent les trois Suttas pâlis relatifs au Nirvâna publiés par M. Frankfurter dans le plus récent cahier du même journal<sup>2</sup>. C'est bien au cœur de la doctrine du maître que nous portent ces documents. Il résulte de ces textes, comme d'ailleurs de plusieurs autres, que nirvana peut aussi s'entendre de l'état de calme parfait, quand toute passion, tout mouvement d'égoisme sont éteints, et, dans cette acception, il peut évidemment être atteint dès cette vie. Mais je doute fort que cette question si controversée du Nirvâna soit résolue par là d'une façon définitive, comme l'espère M. Frankfurter. On objectera aussitôt que, ainsi employé, le mot l'est métaphoriquement, la condition préliminaire du Nirvana étant prise pour le Nirvâna mème. L'état qui nous est décrit dans ces textes, d'après tout ce que nous savons de l'ontologie du bouddhisme, ne saurait être durable. Or, la question si souvent débattue n'est pas tant de savoir si les bouddhistes ont employé le terme dans divers sens, que de préciser le sens qu'ils y attachaient, quand ils entendaient parler d'un état définitif, d'une fin. Si on veut que cette fin n'ait pas été le néant, il faut dire ce qu'elle pouvait être, il faut désigner l'élément ou le principe auquel le bouddhisme aurait attaché le caractère de la permanence. - Nous terminons cette revue des publications de textes canoniques, par la mention de trois documents traduits par M. Beal dans l'Indian Antiquary,

<sup>1.</sup> The Megha-Sûtra. By Cecil Bendall. Ibid., pp. 286 et suiv.

<sup>2.</sup> Buddist Nirvana and the Noble Eightfold Path. By Oscar Frankfurter. Ibid., part. IV. pp. 548 et suiv.

bien que la version soit faite sur des originaux chinois, car ils sont intéressants tous trois à divers titres: le premier, parce qu'il nous renseigne sur le culte des morts, tel qu'il avait passé dans le boud-dhisme¹; le deuxième parce qu'il est un exemple frappant de cette héroïque folie dans laquelle cette religion a vu parfois l'idéal de la charité²; le [87] troisième, parce qu'il offre un point de comparaison instructif avec des textes correspondants traduits par M. Feer du sanscrit et du pâli³.

Tous ces Sûtras sont des documents de peu d'étendue. En passant à la littérature non canonique, nous avons à signaler au contraire une œuvre de longue haleine, le Milindapanha, publié nar M. Trenckner4. Ce curieux livre, qu'on ne connaissait guère jusqu'ici que par l'analyse et les extraits qu'en avait faits M. Spence Hardy, est, sous la forme de dialogues entre un certain Milinda. roi de Sâgala, et le docteur bouddhiste Nâgasena, un traité complet d'apologétique du bouddhisme. Dans le roi Milinda, qui est un Yonaka, un Ionien, et qui se dit né à Alasanda, c'est-à-dire dans une des nombreuses Alexandries fondées par le conquérant macédonien, on a reconnu depuis longtemps Ménandre, un des princes les plus puissants de l'empire gréco-bactrien, qui, vers le milieu du nº siècle avant notre ère, étendit ses conquêtes jusqu'à la Yamunâ. et dont certains témoignages conservés par les écrivains classiques permettent de supposer en effet qu'il a été un adepte du bouddhisme. Son interlocuteur Nâgasena a été identifié avec Nâgârjuna, personnage fameux dans les traditions des bouddhistes du Nord. le fondateur de l'école des Madhyamikas, dont la chronique du Cachemir fait un Bodhisattva et un roi qui aurait régné sur la vallée et y aurait introduit le bouddhisme du temps de l'empereur touranien Kanishka. Ces diverses autorités le font vivre 400 à 500 ans après le Nirvâna, cette dernière date étant aussi celle du Milindapañha. Il est donc peu probable que les deux interlocuteurs aient

<sup>1.</sup> The Avalambana Sútra. By Rev. S. Beal, ap. Indian Antiquary, t. IX, p. 85.

<sup>2.</sup> The Sutra called Ngan-Shih-Niu, i. e. « Silver-White Woman ». Translated from the Chinese by Rev. S. Beal. Ibid., p. 145.

<sup>3.</sup> Story of the Merchant who struck his Mother. By the Rev. S. Beal. Ibid., p. 224. — Cf. Léon Feer: Muitrakanyaka-Mittavindaka, ap. Journal Asiatique, t. M., p. 360, 1878.

<sup>4.</sup> The Milindapañho: being Dialogues between king Milinda and the Buddhist Sage Nagasena, The Pali Text edited by V. Trenckner. London and Edinburgh, Williams and Norgate, 1880. Peu de temps auparavant M. Trenckner avait publié à part l'Introduction, accompagnée d'une traduction anglaise et de savantes notes, sous le titre de Pali Miscellany. Parl. I. Ibid., 1879.

été contemporains, et le cadre du livre doit être tenu pour fictif. Le contenu n'en est pas moins du plus haut intérêt. Les questions. au nombre de près de 300, que le roi, d'abord un adversaire déclaré du [88] bouddhisme, propose au sage dans l'espoir de le réduire au silence, fournissent à celui-ci l'occasion de faire une exposition complète de sa religion, à laquelle le roi finit naturellement par se convertir. La doctrine qui se dégage de ces entretiens n'est plus l'enseignement tout pratique et fort peu spéculatif du fondateur, mais une religion appuyée sur un système métaphysique vaste et compliqué. Le dernier mot en est le nihilisme absolu, objectif et subjectif, que les brahmanes reprochent aux bouddhistes, quand ils les appellent Cûnyavâdins. « les affirmateurs du vide ». L'argumentation est, comme dans la plupart des ouvrages de cette sorte que nous avons des diverses religions de l'Inde, un singulier mélange de haute et subtile pensée et de fantaisie puérile, qui tantôt s'élève à la hauteur de Parménide, tantôt retombe au niveau d'un conte de nourrice. Le livre qui a dû être rédigé d'abord en sanscrit. iouit d'une haute autorité à Ceylan; la traduction pâlie est d'époque incertaine : elle est ancienne toutefois, et, si elle est citée déjà par Buddhaghosha, comme l'affirme M. Trenckner, on ne se trompera pas de beaucoup en la plaçant, avec lui, au 11º siècle de notre ère. Les extraits de Spence Hardy étaient faits d'après une version singhalaise de 17771.

Sur un terrain différent mais voisin, M. Senart poursuit sa belle et fructueuse étude des inscriptions d'Açoka<sup>2</sup>. Bien que les résultats de ce travail soient avant tout philologiques, l'histoire religieuse y trouve dès maintenant d'utiles indications. C'est ainsi que, de l'interprétation rectifiée du III<sup>e</sup> édit, il résulte clairement qu'Açoka avait institué dans un but de propagande de grandes réunions quinquennales tout à fait analogues à celles que, sept siècles plus tard, Hiouen-Thsang trouvait encore en usage dans l'Inde, et que nous voyons dans le IV<sup>e</sup> édit comment [89] les fêtes mêmes et les spectacles que le roi donnait à son peuple devaient

<sup>1.</sup> Mentionnons à ce propos que le précieux « Manuel du Bouddhisme » de cet auteur, dont les deux éditions antérieures de 1853 et 1860 étaient devenues rares, vient d'être réimprimé sur la deuxième édition : A Manual of Budhism in its Modern Development; Translated from Singhalese MSS. by R. Spence Hardy, 2° édition. London and Edinburgh, Williams and Norgate, 1880. C est une véritable encyclopédie du Bouddhisme singhalais, qui ne sera pas remplacée de sitôt.

<sup>2.</sup> Étude sur les Inscriptions de Piyadasi, par M. Senart, 2º et 3º articles, ap. Journal Asiatique, mai-juin et août-septembre 1880.

servir à l'affermissement de la religion. De son côté, M. Kern est revenu à ces études et a publié avec sa méthode sobre et lumineuse le texte et une interprétation rectifiée des édits séparés de Dhauli et de Jaugada <sup>1</sup>. — En fait de travaux généraux sur le bouddhisme, nous ne signalerons que le livre de M. P. Wurm <sup>2</sup>, où, comme dans le Manuel de l'histoire religieuse de l'Inde du même auteur, une certaine tendance pratique s'allie à l'étude consciencieuse des faits, à une grande élévation de pensée et à un jugement libre et large. Enfin nous ne quitterons pas cette branche des religions indiennes, sans mentionner la belle publication de MM. Fergusson et Burgess sur les temples hypogées de l'Inde<sup>3</sup>. De ces curieux monuments excavés au cours d'une dizaine de siècles et au nombre de plus de 1.000 dans le flanc des montagnes et des collines, en diverses contrées de la péninsule, 80 0 0, en effet, sont d'origine bouddhique.

Pour le jainisme, nous n'avons à signaler que deux travaux, dus l'un et l'autre à M. Jacobi. Dans le premier, l'auteur revient sur l'origine de cette secte et sur la personne de son fondateur Mahâvira, identifié par lui et par M. Bühler avec un contemporain du Buddha, le Nirgrantha Jñàtiputra, ou, d'après une restitution probablement plus correcte, Jñatriputra '. Il signale notamment de curieuses coincidences entre les opinions prêtées à ce personnage dans les livres bouddhiques, et les doctrines avant cours parmi les Jainas. Ce sont là des points d'attache assez faibles, puisqu'ils portent sur des termes techniques d'une interprétation difficile et contestable, ou sur des idées qui devaient être plus ou moins un bien commun à toutes ces sectes [90] ascétiques. Ils n'en sont pas moins à noter, et il devient ainsi de plus en plus probable que les Jainas du ve siècle pouvaient remonter en effet par des traditions plus ou moins directes à des ascètes ayant vécu près d'un millier d'années auparavant. Nous admettons aussi avec M. Jacobi, qu'une personnalité réelle se cache probablement sous la figure de l'avant-dernier Jina, Pârçyanâtha. Ce que nous contestons, parce que la démons-

<sup>1.</sup> On the Separate Edicts of Dhauli and Jaugada. By Professor II. Kern; ap. Journal of the Royal Asiatic Society, vol. XII (new series), part. III, pp. 379 ct suiv.

<sup>2.</sup> Der Buddhismus, oder der vorchristliche Versuch einer erlösenden Universal-Religion. Güterslohe, 1880.

<sup>3.</sup> The Cave Temples of India. By James Fergusson and James Burgess. Printed and published by order of Her Majesty's Secretary of State. London. Allen, 1880.

<sup>4.</sup> On Mahavira and his Predecessors. By Prof. Hermann Jucobi, ap. Indian Antiquary, t. IX, pp. 158 et suiv.

tration ne nous en paraît pas faite jusqu'ici, c'est l'existence consciente et continue de la secte depuis cette époque lointaine, c'est la transmission directe d'une doctrine et d'une tradition propres. Cette tradition nous paraît, au contraire, s'être formée bien plus tard, de vagues souvenirs et sur le modèle de la tradition bouddique. Un exemple pris parmi les points traités dans le mémoire, rendra peut-être ceci d'une façon plus claire. Nous avons d'un côté les 24 prédécesseurs du Buddha, de l'autre les 24 Jinas. M. Jacobi se refuse à voir là un emprunt ou, s'il y a eu emprunt, il le met au compte des bouddhistes; une liste de prédécesseurs s'expliquant tout naturellement dans le cas du Jina, lequel ne se pose nulle part comme le révélateur d'une doctrine qui lui fût propre, mais apparaît comme un simple continuateur, sur quelques points comme un réformateur, tandis qu'elle s'accorde moins aisément avec le rôle du Buddha, qui a rompu avec le passé et proclamé une loi absolument nouvelle. Pour nous, au contraire, l'emprunt est manifeste; un pareil système (car il ne s'agit pas d'une simple liste) ne s'invente pas deux fois. Reste à savoir qui l'a inventé. Et ici nous retournons le raisonnement de M. Jacobi, et nous nous demandons : qui avait intérêt, qui était obligé à l'inventer, des Jainas dont le maître doit avoir continué l'œuvre d'un prédécesseur séparé de lui seulement par un intervalle de 250 ans, et qui pouvaient nous donner simplement leur tradition, ou des bouddhistes, qui n'avaient pas de tradition et étaient pourtant obligés d'en produire une ? La question ne nous paraît pas douteuse : ce sont les bouddhistes qui ont imaginé ce système fantastique et compliqué de Buddhas se succédant à travers d'immenses périodes et venant tour à tour, de myriades en myriades de siècles, révéler [91] la loi éternelle ; et ce sont les Jainas qui l'ont copié. Et, si nous ajoutons que plusieurs de ces Buddhas sont mentionnés dans les Suttas pâlis, qu'ils ont trouvé place dans les bas-reliefs de Barahout plus d'un siècle avant notre ère, que la biographie des autres est relatée au long dans le Buddhavamça, qui était un vieux livre au ve siècle, avant que fût rédigé un seul

<sup>1.</sup> Du temps de Fa-Hian, au commencement du v° siècle, il y avait une secte de bonddhistes qui prétendaient suivre la loi de Kâçyapa Buddha. Étaient-ce des Jainas? Cf. Rhys Davids, Buddhism, p. 181. — La relation des visites imaginaires des quatre derniers Buddhas dans l'île de Ceylan, relation extraite du Sarvajñaguṇālankaraya et traduite en anglais par M. d'Alwis, a été reproduite en français par M. L. de Milloué dans le premier tome des Annales du Moée Guimet, p. 117.

des écrits jainas parvenus jusqu'à nous, nous tenons la conclusion pour provisoirement solide, et nous attendrons, pour l'abandonner, des preuves décisives. C'est là, en effet, jusqu'ici du moins, le côté faible des prétentions jainas. On n'a que des légendes et point d'œuvres à opposer au riche passé du boud-dhisme, qui avait une littérature dès le 111° siècle avant notre ère, quelque suspecte à certains égards que soit l'antiquité de son canon actuel, et qui dès lors était devenu la religion officielle d'un grand empire. Il y a là une Église et, par conséquent, une tradition, à une époque où rien ne prouve que les Jainas se fussent dégagés de l'existence obscure et flottante de tant d'autres groupes ascétiques. Peut-être la question se posera-t-elle autrement dans l'avenir, quand les différentes parties de leur littérature seront mieux connues; mais, pour cela, elles devront différer sensiblement de ce qu'on en a produit jusqu'ici.

L'autre travail de M. Jacobi relatif aux Jainas est la publication de l'histoire légendaire d'un de leurs plus fameux docteurs, Kâlakâcârya<sup>1</sup>, auquel ils attribuent une modification importante dans leur calendrier religieux et qui nous est montré ici introduisant les Cakas dans sa patrie pour venger sa sœur outragée par un tyran. Il v a certainement un fond historique à cette partie du récit, où le patriotisme des Jainas n'apparaît pas sous un meilleur jour qu'ailleurs celui des bouddhistes. Mais il [92] est bien difficile de démêler la vérité de cet écheveau de fictions. La légende, où se sont probablement mêlés des souvenirs de diverses époques, tombe dans cette période de fondateurs d'ère, la plus désespérée peut-être de toute l'histoire de l'Inde, où quelques taches de vive lumière ne font paraître que plus épaisses les ténèbres environnantes. M. Jacobi a tiré tout le parti possible de ces données embarrassantes. Sa publication également soignée dans toutes les parties, introduction, texte, traduction et glossaire, est un digne pendant de sa belle édition du Kalpasûtra, dont cette légende est une sorte d'appendice.

La tâche de rédiger d'une façon équitable un Bulletin comme le nôtre, se complique singulièrement pour le néo-brahmanisme et l'Inde sectaire. Non seulement les travaux sont dispersés dans une infinité de recueils, journaux, revues, périodiques de toute

<sup>1.</sup> Das Kálakácárya-Kathánakam; von Hermann Jacobi, ap. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, t. XXXIV, pp. 247 et suiv.

sorte, la plupart difficilement accessibles (pour toute une partie très considérable de cette littérature, la source d'information est absolument tarie en Europe depuis la mort de M. Garcin de Tassy); mais, à mesure surtout qu'on se rapproche de la période moderne, ils se fractionnent et se spécialisent de la façon la plus embarrassante. Tel article consacré à un culte local, à un point particulier de croyance ou de coutume, à une communauté restreinte ou à une peuplade à peine connue de nom, ne pourrait s'analyser qu'au prix d'explications préliminaires qui équivaudraient parfois à la reproduction de l'article même. Nous serons donc obligé d'être bref et de choisir, et encore notre choix ne pourra-t-il porter que sur des matériaux très incomplets. Dans la Bibliotheca Indica, la publication du Vâyu-Purâna, par M. Râjendralâla Mitra<sup>1</sup>, n'a pas fait beaucoup de progrès. Par contre, M. Tawney a vigoureusement commencé celle de sa traduction de la grande collection de contes du Cachemirien Somadeva, qui contient tant de renseignements pour l'histoire des mœurs et coutumes et aussi des religions de l'Inde antérieurement au xue siècle2. M. J. Muir, dans l'Indian Antiquary et aussi dans des [93] plaquettes destinées à une circulation plus restreinte, a continué ses élégantes traductions de morceaux détachés des livres classiques, choisis dans le but spécial de mettre en lumière les meilleurs côtés des idées morales et religieuses du peuple hindou3. M. Râjendralâla Mitra a fait paraître le 2º volume de son splendide ouvrage sur les Antiquités d'Orissa, qui touche, il est vrai, à toutes les époques de l'histoire religieuse de la province, mais où une large place est occupée par les monuments de la période sectaire 4. On trouvera d'intéressantes informations sur l'état passé et présent des sectes vishnouites (sans compter des souvenirs plus anciens) dans les « Notes sur Mathurâ » de M. Growse<sup>5</sup>, et, dans la notice du même savant sur les

<sup>1.</sup> The Vayu-Purana, a System of Hindu Mythology and Tradition. Calcutta, fascic. I-V.

<sup>2.</sup> The Kathà Sarit Sâgara, or Ocean of the Streams of Stories. Translated from the original sanskrit by G. H. Tawney. Calcutta, 1880, fascic. I-IV.

<sup>3.</sup> Further Metrical Translations with Prose Versions from the Mahâbhārata, and two short Metrical Translations from the Greek. By J. Muir (Edinburgh. 1880). Nous signalons spécialement sa belle reproduction de la légende de Sâvitri d'après le Mahâbhārata, déjà bien des fois traduite, mais qui ne saurait l'être trop.

<sup>4.</sup> The Antiquities of Orissa. By Rajendralala Mitra. Published for the Government of India. Vol. II. Calcutta, 1880. Le premier volume est de 1875.

<sup>5.</sup> Mathurd Notes. By F. S. Growse. (With eleven plates), ap. Journal of the Asiatic Society of Bengal, vol. XLVII, pp. 97 et suiv.

Prân-Nàthis, des données toutes nouvelles sur la doctrine et la littérature d'une secte de la fin du xviie siècle, sur laquelle Wilson n'avait pu se procurer aucun document original 1. A la notice est jointe, en texte hindi et traduction anglaise, une sorte de proclamation apocalyptique du fondateur de la secte, qui présente le plus curieux mélange d'idées et de traditions hindoues, musulmanes et chrétiennes. C'est dans le même milieu sectaire, où l'ardeur de la passion tient lieu de la grande originalité, que nous transporte la lecture d'un morceau du poète Vaishnava Vishnu-Dâs, traduit par le regretté leader des études hindoustanies en Europe, feu M. Garcin de Tassy, et publié par un de ses élèves, M. François Deloncle? [94]. Avec M. Hodgson, au contraire, nous pénétrons en plein monde aborigène, parmi les peuplades qui habitent les vallées de l'Himâlaya, les plateaux de l'Inde centrale et, plus au sud encore, les hauts pâturages des Nilgiris. La nouvelle série d'Essays réimprimés sous la direction de M. R. Rost<sup>3</sup>, complète la reproduction, commencée en 1874, des écrits de cet illustre vétéran des études indiennes, un des rares survivants de la forte génération de Wilson, de Burnouf, de Lassen, d'Abel Rémusat. Bien que les plus anciens de ces mémoires remontent à plus de 30 ans, ils n'ont rien perdu de leur valeur, ni quelques-uns mêmes de leuractualité, et, s'ils rentrent moins directement dans le cadre de cette Revue, si l'objet en est plutôt ethnographique, linguistique ou même économique et commercial, l'histoire des croyances et des religions n'en trouve pas moins son compte dans ces matériaux réunis par un observateur des plus sagaces et des plus heureux. Un horizon

<sup>1.</sup> The Sect of the Prân-Nâthis. By F. S. Growse. Ibid., vol XLVIII, pp. 171 et suiv.

<sup>2.</sup> Tableau du Kali-Youg ou Age de fer, par Vishnou-Das, traduction posthume de l'Hindoui par M. Garcin de Tassy, ap. Annales du Musée Guimet, t. l, pp. 77 et suiv. Il est fâcheux que des traductions données par M. Deloncle des noms des quatre yugas, trois soient fausses et la quatrième très contestable. En assimilant les brahmanes à notre ancien clergé et à la noblesse de robe, les kshatriyas à la noblesse d'épée, les vaiçyas à la bourgeoisie et les çûdras à la populace, il aurait fallu ajouter du moins que, ainsi interprétés, les mots en question sont des termes de convention, qui à l'époque de Vishnu-Dàs ne répondaient pas plus à la réalité qu'ils n'y répondent maintenant. Ni le brahmane enrôlé dans un régiment de sipahis, ni le ràjpoute famélique, réduit à des occupations serviles, ni le banquier çûdra, riche et honoré (ce ne sont pas là des exceptions) ne se reconnaîtraient dans la classification de M. Deloncle.

<sup>3.</sup> Miscellaneous Essays relating to Indian Subjects. By Brian Houghton Hodgson, 2 vol. London, Trübner, 1880. Fait partie de Trubner's Oriental series. — La première série publiée en 1874 et intitulée Essays on the Languages, Literature and Religion of Nepal and Tibet, comprend les fameux Mémoires sur le bouddhisme népalais, dont la découverte, comme on sait, appartient à M. Hodgson.

plus vaste encore se découvre à nos regards dans les Essays de M. Cust<sup>1</sup>, qui non seulement nous font parcourir l'Inde ancienne et moderne, mais nous conduisent jusqu'en Égypte et en Mésopotamie. Ici nous n'avons plus affaire à un chercheur qui ouvre à la science des voies nouvelles, mais au plus expérimenté et au plus aimable des vulgarisateurs. M. Cust connaît l'Inde pour y avoir longtemps vécu et beaucoup travaillé, et il l'aime avec passion, en raison peut-être du bien qu'il a eu l'occasion d'y faire. Il y a une chaleur communicative dans ces pages largement assaisonnées d'humour. qui ont parfois la saveur d'une autobiographie. A notre point de vue nous relevons surtout [93] les Essays relatifs au pays des Sikhs, au Ràmâyana, et aux religions de l'Inde en général. Ce dernier mémoire qui, à côté de quelques points qui ne sont plus exacts, de quelques-uns aussi qui ne l'ont probablement jamais été, renferme beaucoup de vues fines et justes, a aussi paru, réuni à un autre sur les langues de l'Inde, sous une forme française, dans la jolie Collection orientale elzévirienne que publie M. Ernest Leroux<sup>2</sup>.

Ceci nous amène tout naturellement à parler des publications qui embrassent l'ensemble du développement religieux de l'Inde. Nous n'en mentionnerons que deux, bien différentes d'aspect et de contenu, mais très distinguées chacune en son genre. La première est le Catalogue des Manuscrits conservés dans la bibliothèque du palais de Tanjore, auquel M. Burnell a pu encore mettre la dernière main avant son départ de l'Inde 3. Il ne s'agit pas là simplement d'une longue liste de livres, comme celles que le gouvernement fait publier depuis quelque temps dans les diverses provinces. M. Burnell a mis des années à étudier cette immense collection de plus de 1.200 pièces, et il en a dressé un inventaire complet. méthodique, comprenant non seulement toutes les indications bibliographiques requises, mais un riche appareil de notes et d'extraits, où se révèle à chaque page la pénétration et la sûreté critique de l'auteur. Comme instrument de travail, ce catalogue ne peut se comparer qu'aux publications analogues que MM. Weber et Aufrecht ont faites pour les collections de Berlin et d'Oxford. Il a

<sup>1.</sup> Linguistic and Oriental Essays. Written from the year 1846 to 1878. By Robert Needham Cust. London, Trübner, 1880. Fait partie de Trübner's Oriental series.

<sup>2.</sup> Les Religions et les Langues de l'Inde, par Robert Cust. Paris, E. Leroux, 1880.

<sup>3.</sup> A Classified Index to the Sanskrit MSS. in the Palace at Tanjore. Prepared for the Madras Government by A. C. Burnell. Part I. Vedic and Technical Litterature. — Part II. Philosophy and Law. London, Trübner, 1879. — La Part III, qui comprendra le reste de la littérature et les Index, est encore à paraître.

surtout l'inappréciable avantage de fournir des lumières toutes nouvelles sur la littérature du Sud, différente à bien des égards de celle du Nord (presque tous nos manuscrits d'Europe proviennent du Nord), et, rien que pour l'histoire religieuse, dans laquelle le Sud a eu à certains moments un rôle si prépondérant, on pourrait en extraire toute une moisson de faits nouveaux ou mal connus jusqu'ici.

[96] L'autre travail n'est qu'un modeste compte rendu de 16 pages, extrait d'un périodique, mais qui, à mon sens, renferme plus de vues justes et profondes que maint gros volume<sup>1</sup>. A propos des Hibbert Lectures de M. Max Müller, et après un exposé d'une remarquable lucidité de cet ouvrage brillant, mais inégal, sur le développement des religions de l'Inde, l'auteur de l'article, M. Tiele, nous fait part des réflexions que le livre et le sujet lui suggèrent. M. Max Müller s'était arrêté à l'avènement du bouddhisme. Il y avait là plus qu'une concession aux exigences du genre oratoire : la limite était choisie de parti pris. En plus d'une occasion, la plume à la main, et alors qu'il ne s'agissait nullement de charmer un auditoire de conférences, l'éditeur du Rig-Veda a exprimé la conviction que l'Inde avait dit son dernier mot en produisant le bouddhisme et que c'était perdre son temps que de s'occuper du reste. M. Tiele montre tout ce qu'il y a d'injuste et d'antiscientifique dans ce dédain, qu'on serait tenté de qualifier de dilettantisme, s'il s'agissait d'un savant moins éprouvé et si M. Müller lui-même, heureusement pour nous, ne s'était pas démenti plus d'une fois dans la pratique. Sans doute, rien dans l'Inde n'égale l'importance du Veda, et ce serait nier le premier principe de la méthode historique que de méconnaître la portée capitale des questions d'origine. Mais y a-t-il encore des origines, quand on supprime les conséquences? Quelque charme qu'il y ait à se bercer du rêve d'un âge d'or védique, ou à reconstruire logiquement un passé lointain, où tout paraît simple et rationnel, ce sont là des visions et des théories décevantes, auxquelles il n'y a pas de meilleur correctif que l'étude des époques plus troubles, mais aussi plus rapprochées de nous. L'Inde ne s'est pas endormie védique un soir, pour se réveiller civaite ou vishnouite le lendemain; elle a été tout cela à la fois, pendant une longue

<sup>1.</sup> Over de ontwikkeling der Indische godsdiensten, door Prof. G. P. Tiele, ap. De Indische Gids, September 1880.

période, plus longue, à mon avis, qu'on ne l'admet d'ordinaire, et que nous commençons seulement à entrevoir. A mesure qu'on y pénétrera mieux, on s'apercevra davantage que les premiers âges n'ont pas [97] été en toutes choses aussi différents de ceux qui ont suivi, que toutes les corruptions, toutes les complications ne sont pas récentes, et qu'en fait de simplicité et de logique, nous y trouvons à coup sûr celles que nous y avons mises nous-mêmes. Il est si aisé d'arriver à quelque chose de bien ordonné pour des temps où il n'y a pas d'histoire, où tout ce qui nous gêne peut être porté au rebut, sous la rubrique altérations postérieures! L'étude de l'état mental de l'Inde pendant la période historique n'aurait d'autre utilité que celle de nous prémunir contre cette tentation, que ce serait une raison suffisante de ne pas la dédaigner. Mais, par elle-même, cette étude mérite notre attention, car, autant que toute autre, elle est pleine d'enseignements. Je ne connais pas de spectacle plus curieux que le développement des grandes religions de Civa et de Vishnu, ces tentatives confuses, mais formidables, de réaliser le monothéisme en pleine mythologie. Les mots de corruption et de décadence sont bientôt dits, et il faut avouer que rien n'est fait pour les faire venir aux lèvres comme certains côtés de l'Inde sectaire. Mais, outre que l'histoire n'a pas le droit de se détourner des choses, simplement parce qu'elles sont rebutantes ou hideuses, ne sait-on pas combien les jugements et les termes absolus lui répugnent. Certes, c'est descendre que d'aller de Platon à Sénèque, et pourtant, que de choses excellentes chez le Romain pour lesquelles le cœur de l'Athénien était absolument fermé! Ouelle richesse de sentiments dans le siècle des Antonins comparé à celui de Périclès! Il en est absolument de même dans l'Inde. En dépit de toutes les aberrations, la conscience morale et religieuse n'a pas cessé d'y devenir plus compréhensive. Je ne sais aucun écrit védique qui, à certains égards, vaille la Bhagavad-Gîtâ, bien que ce livre ne soit qu'un centon, ou certains chants du Bhâgavata-Purana; et, jusque dans la littérature des cultes les plus dégradés, on trouvera l'expression de sentiments sans lesquels il n'y a pas pour nous de religion, et que l'époque plus ancienne n'a pourtant guère connus. En tout cas, il y a là le grand fait d'une aspiration plus de vingt fois séculaire et qu'on retrouverait difficilement ailleurs, d'un peuple cherchant sans cesse à renouveler ses crovances, [98] sans sortir de la même voie ni se lasser jamais et il est assez surprenant que ce soit précisément un des

apôtres de la « science de la Religion, » qui invite à passer à côté de ce fait-là. - Un autre reproche non moins fondé, que M. Tiele fait au livre, c'est qu'il tend à faire croire à un lecteur non prévenu que rien de saisissable n'a précédé le Veda, de même qu'il lui laisse supposer que rien d'essentiel ne l'a suivi. Le Veda ne saurait nous renseigner sur la religion primitive. Il est non seulement postérieur à une période indo-iranienne, et à une période aryenne encore plus reculée, mais, parmi les croyances que nous trouvons en usage chez d'autres branches de la même famille, il en est plusieurs qui, à certains égards, ont conservé un caractère plus archaïque que lui. A placer ainsi ces livres à l'aurore du monde, on s'expose à des illusions d'optique qui n'ont que trop réagi sur l'interprétation générale de leur contenu. Sans le vouloir, on est amené ainsi à fermer les yeux sur leur caractère artificiel, sur les marques patentes de raffinement et de corruption dont ils abondent. Je n'ai pas besoin d'ajouter que M. Tiele ne se borne pas à une critique simplement négative. Comme une thèse historique ne saurait être mieux combattue que par l'établissement de la thèse contraire, il trace lui-même l'esquisse des périodes indument sacrifiées, et il le fait de main de maître. Sans se donner pour un indianiste, il est admirablement informé des choses de l'Inde et il domine la matière à un degré rare. Je ne connais rien de plus substantiel, de plus vrai, que ces quelques pages sur le développement des religions indiennes, qui n'ont qu'un défaut, d'être écrites dans une langue qui ne les rend accessibles qu'à un nombre trop restreint de lecteurs.

## III. — BULLETIN DE 1882

(Revue de l'Histoire des religions, t. V. p. 104 et ss.)

Les travaux dont la littérature védique a été l'objet au cours de la dernière année, ont porté en majeure partie sur l'étude philologique plutôt que sur l'appréciation historique et religieuse de ces vieux documents. Plusieurs même, tels que ceux de MM. Bollensen, Haskell, Avery et Bloomfield<sup>1</sup>, sont à cet égard d'un caractère si spécial, qu'ils échappent absolument à la compétence de la Revue. Il en reste toutefois un certain nombre d'une portée plus générale et où se trouvent consignés des résultats ou des hypothèses dont le résumé sommaire doit trouver place ici.

Le premier en date et qui, à la rigueur, aurait dû être compris déjà dans notre précédent Bulletin, est la deuxième édition, considérablement augmentée, d'une étude d'ensemble du Rig-Veda par M. Kaegi<sup>2</sup>. M. Kaegi est élève de M. Roth. Dans ce nouveau travail [103], comme dans celui qu'il a publié précédemment sous la direction du maître et en collaboration avec un autre de ses disciples <sup>3</sup>, on trouvera donc un reflet des idées du célèbre professeur de Tubingue. L'auteur doit beaucoup aussi au beau livre de M. H. Zimmer, Altindisches Leben. Mais il est redevable avant tout à ses propres recherches et, d'un bout à l'autre, son étude porte le

<sup>1.</sup> F. Bollensen, Zur Vedametrik, dans la Zeitschr. der Deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. XXXV, p. 448. — W. Haskell, On the Metres of the Rig-Veda. Dans les Proceedings of the American Oriental Society. Boston, may 1881. — J. Avery, On Relative clauses in the Rig-Veda. Ibidem. — Maurice Bloomfield, On non diphthongal e and o in Sanskrit. Ibidem. New Haven, October 1881.

<sup>2.</sup> A. Kaegi, Der Rig-Veda, die älteste Literatur der Inder, 2te Auflage. Leipzig, 1881. La 1<sup>re</sup> édition avait paru comme programme de l'école cantonale de Zurich.

<sup>3.</sup> Siebenzig Lieder des Rigveda, übersetzt von Karl Geldner und Adolf Kaegi, mit Bei trægen von R. Roth. Tübingen, 1875.

cachet du travail personnel. Les notes nombreuses et variées, où sont consignés une infinité de menus détails et de renseignements précis, entre autres un choix de rapprochements avec des textes bibliques fait avec beaucoup de goût et une mesure parfaite, sont particulièrement intéressantes sous ce rapport. Le lecteur désireux d'acquérir une première connaissance du recueil des Hymnes, ne saurait choisir de guide plus recommandable que ce petit livre de vulgarisation au meilleur sens du mot, où l'esprit de cette ancienne poésie est apprécié à un point de vue qui n'est pas toujours le nôtre, mais où il trouvera exposé sous une forme claire et élégante, sans thèses hardies ni bien nouvelles, ce qu'on peut appeler l'opinion reçue sur le Rig-Veda, son histoire et son contenu.

Différent à bien des égards est le nouveau volume, le premier du Commentaire, que M. Ludwig a ajouté à sa traduction allemande du Rig-Veda!. M. Ludwig n'est point un vulgarisateur; son style, sans manquer, tant s'en faut, de vigueur nerveuse et incisive, ne se distingue ni par l'élégance, ni par la clarté, et les opinions neuves et hardies abondent dans son livre. L'écrivain, et aussi le critique, se retrouve ici avec tous ses défauts et toutes ses qualités. Mais ce qui se retrouve surtout, ce qui se révèle avec une autorité désormais incontestable, c'est le savant, c'est le travailleur obstiné dans la poursuite de ses idées et de ses doutes, d'une pénétration parfois subtile, capable de s'égarer (et alors, c'est rarement à demi), mais jamais à la légère, et dévoué tout [106] entier à son œuvre. Ceux, parmi le public forcément restreint auquel s'adressent les écrits de M. Ludwig, qui d'abord, notamment dans la patrie même de l'auteur et sous l'impression sans doute de certains de ses défauts trop manifestes, son obscurité, l'ordre ou plutôt le désordre malencontreux qu'il a introduit dans le recueil, l'étrangeté peu justifiée de quelques-unes de ses assertions, ont cru devoir juger son œuvre avec défaveur, finiront par s'avouer peut-être que sa traduction du Rig-Veda, malgré ses inévitables imperfections, est un livre jusqu'ici hors de pair et de ceux qui font le plus d'honneur à la science allemande. Un commentaire ne s'analyse pas : il suffira donc de caractériser celui-ci comme étant l'essai jusqu'ici le plus compréhensif, souvent heureux et toujours méritoire, de faire servir à l'interprétation des Hymnes tout l'en-

<sup>1.</sup> Commentar zur Rigveda-Ueberzetzung von Alfred Ludwig, Im: Theil, zu dem ersten Bande der Uebersetzung. Prag, 1881. Le volume est le 4° de l'ouvrage entier.

semble de la littérature védique. Toutefois, dans l'introduction, l'auteur a discuté avec plus de suite quelques questions auxquelles nous devons nous arrêter un instant.

Frappé de la façon dont les Hymnes sont employés dans la liturgie des Brâhmanas, et reprenant une idée déjà émise par Haug, M. Ludwig pense que les actes du sacrifice étaient d'abord accompagnés de courtes formules en prose, de ces nivids que nous retrouvons encore dans les textes rituels et qui, bien plus nombreuses autrefois, auraient été peu à peu et pour la plupart remplacées par des invocations plus développées en vers. C'est là un point que nous lui accordons volontiers. Il est non seulement possible, mais fort probable que, même dans le sacrifice, les hommes aient parlé en prose avant de parler en vers. Il est tout aussi probable que quelques-unes de ces premières formules aient survécu et que, parmi les nivids actuelles, plusieurs soient à ranger parmi ce que nous avons de plus vieux, avec cette réserve cependant que ce qui n'est pas fixé par le mètre, est particulièrement exposé à s'altérer. Nous allons même plus loin et nous concédons volontiers à M. Ludwig que, pour le fond, les Brâhmanas renferment des matériaux d'un àge pour le moins égal à celui des Hymnes. Mais, ceci accordé, nous ne voyons pas bien comment le problème serait amené plus près de sa solution. La difficulté, en effet, n'est pas d'imaginer comment [107] et quand les invocations poétiques qui nous sont conservées dans les Hymnes, se sont introduites dans les rites, mais comment elles ont pu s'y introduire par fragments et par lambeaux, telles que nous les voyons prescrites dans les Brâhmanas. Pour expliquer ce dernier fait, et, si nous avons bien compris M. Ludwig, c'a été là son point de départ, nous ne voyons pas d'autre parti à prendre que de supposer que l'ensemble de rites qui nous est exposé dans les Bràhmanas a été réglé et systématisé à une époque de beaucoup postérieure à celle de la composition de la grande masse des Hymnes. A ces changements et à d'autres semblables, il ne faudrait pas accorder d'ailleurs une importance exagérée. En aucune façon, ils n'impliquent à nos yeux un contraste bien profond entre les deux époques, ni rien qui ressemble à une révolution religieuse, et nous sommes pleinement d'accord avec M. Ludwig quand, sur d'autres points, il essaie de montrer que les différences entre ce passé lointain et la période qui l'a suivi n'ont pas été aussi considérables qu'on le prétend d'ordinaire. Ainsi la destinée du mot asura qui désigne les dieux dans les

Hymnes, et les démons dans les Brâhmanas, ne doit pas faire conclure à une discontinuité dans la tradition. Ce ne sont pas les croyances, c'est le sens d'un mot qui a changé en devenant plus spécial, et ce changement, qu'il ait été amené ou facilité par telle ou telle formule (la supposition faite à cet égard par M. Ludwig est certainement ingénieuse), est après tout de ceux qu'on s'explique aisément<sup>1</sup>. Il en est de même de la caste, dont on dénie d'ordinaire l'existence au temps des Hymnes, pour en montrer ensuite savamment, dans la période suivante, l'origine et l'édification progressive. Ici encore, il faudra bien qu'on finisse par reconnaître que la grande différence entre les deux époques se réduit au fond à l'invention d'une théorie pour un état de chose immémorial. Nous sommes obligé, par [108] contre, de faire nos réserves quant à l'assertion que la doctrine des renaissances doit son développement au bouddhisme. Il est vrai qu'elle se rencontre rarement dans les textes anté-bouddhiques, car il n'est pas rigoureusement démontré que les Upanishads où elle s'affirme, doivent être regardées comme telles. Il est vrai encore qu'elle ne s'accorde pas bien avec l'ontologie des brahmanes. Mais elle s'accorde moins encore avec celle des bouddhistes, ce qui n'empêche pas que le bouddhisme serait inexplicable si, bien avant lui, elle n'avait été universellement crue par les masses.

M. Roth possède le don rare de simplifier et d'éclaircir tout ce qu'il touche. En quelques pages d'une admirable précision, il a élucidé une question fort controversée jusqu'ici, celle des rapports de la samhità et du pada et de l'autorité qu'il convient d'accorder à ce dernier<sup>2</sup>. On sait que la plupart des textes védiques nous sont parvenus sous deux formes principales : l'une dite samhità, où les mots sont donnés avec les modifications qu'ils subissent dans le discours; l'autre appelée pada, où ces mots paraissent plus ou moins analysés en leurs éléments et toujours comme si les termes ainsi obtenus étaient seuls. Le pada implique ainsi une sorte d'exégèse rudimentaire. Quelle autorité faut-il reconnaître à

<sup>1.</sup> M. Ludwig paraît ignorer ce qui a été dit sur cette question par M. J. Darmesteter, avec lequel, tout en différant sur certains points, il se rencontre sur ce fait essentiel, que le changement survenu dans l'Inde dans l'emploi d'asura, a été tout à fait indépendant du changement analogue qui, chez les Iraniens, a fait de daiva le nom des démons.

<sup>2.</sup> R. Roth, Vedische Studien. I, von Pada und Samhità: II, Purisha, dans la Zeitsch. für Vergleich. Sprachforschung auf dem Gebiete der Indogerm. Sprachen, t. XXVI, p. 45.

ce travail? En comparant, au moyen de quelques exemples bien choisis, la singulière clairvoyance dont les auteurs du pada font preuve dans certains cas, avec leurs méprises non moins étonnantes dans d'autres cas, M. Roth arrive à une conclusion qui s'impose : à savoir, que les auteurs du pada n'ont agi ni en exégètes, ni même en grammairiens, qu'ils se sont contentés, dans leur analvse, d'appliquer scrupuleusement mais mécaniquement et en les renversant, les lois euphoniques qui, de leur temps, régissaient les modifications des sons dans la composition et dans la rencontre des mots; qu'ils voient presque toujours juste dans les cas où la samhità obéissait, elle aussi, déjà à ces lois; qu'ils se trompent invariablement dans les cas où [109] elle en suivait d'autres. Or ces cas, nous pouvons les découvrir maintenant. Nous savons en quels points l'euphonie des Hymnes différait de celle des temps postérieurs; dans ces cas, l'autorité du pada est nulle, et l'erreur la plus grossière peut lui être imputée sans scrupule. M. Roth est amené ainsi à s'enquérir de l'autorité de la samhità elle-même et des altérations qu'elle a pu subir. Celles-ci sont nombreuses, comme on peut s'en convainere tous les jours davantage. A partir d'une certaine époque, les textes du Veda nous ont été transmis sans changements; mais, avant ce terme et pendant une longue période, ils ont couru les mêmes risques que toute tradition. Et, de ce qu'ils nous sont parvenus d'une façon quelconque, de ce qu'on ait songé seulement à les réunir dans des recueils aussi volumineux et dont quelques uns, tels que le Rik, répondent si peu à un besoin pratique. M. Roth tire une autre conclusion qui s'impose: à savoir que l'écriture était connue à l'époque où ces recueils ont été formés1. Cette dernière conclusion que je devais indiquer ici, et à laquelle, pour ma part, je ne vois guère moyen d'echapper, servira, je l'espère, d'excuse au développement qui précède et qui pourrait sembler déplacé dans cette Revue. La deuxième partie de l'article de M. Roth est purement philologique. D'un intérêt avant tout philologique aussi sont la nouvelle édition avec commentaire du Nirukta de Yaska2, et l'admirable Index des mots

<sup>1.</sup> On trouvera un bon résumé des diverses opinions émises sur l'origine et l'histoire de l'écriture dans l'Inde, dans un article posthume de M. J. Dowson: The Invention of the Indian Alphabet, dans le Journal of the Roy. Asiatic Soc. of Gr. Britain and Ireland, XIII, p. 102.

<sup>2.</sup> The Nirukta, with Commentaries. Edited by Pandit Satyavrata Sümüçrami. Vol. I, fascic. 1.-III, Calcutta, 1880-1881. La partie publice comprend les livres I et II, 19 du Naighantuka, qui est proprement le texte sur lequel Yaska a travaillé. Le commen-

contenus dans l'Atharva-Veda de M. Whitney<sup>1</sup>. Le premier, qui se publie dans la *Bibliotheca Indica* par les soins de Satyavrata Sâmâçramin, l'éditeur du Sâma-Veda de la même collection, est le plus vieux traité de lexicographie et d'exégèse systématique qui nous soit parvenu [110]. Le second est un instrument précieux pour l'étude de textes qui, après ceux du Rik, sont les plus importants de toute la littérature védique. A ce double titre, ils devaient, l'un et l'autre, être du moins mentionnés ici.

Par contre, une communication faite par M. Whitney à la Société orientale américaine<sup>2</sup>, nous intéresse directement. On sait qu'il n'v a pas de hiérarchie fixe parmi les dieux du Rig-Veda, que plusieurs d'entre eux sont invoqués, chacun à son tour, comme divinité suprême et que M. Max Müller a cru devoir inventer, pour caractériser cette conception religieuse, le nom d'hénothéisme ou kathénothéisme. M. Whitney proteste, et contre ce mot, et contre les théories qui s'y rattachent. En général, on ne devrait créer de ces dénominations techniques que quand il le faut absolument. Elles deviennent nuisibles dès qu'elles ne sont pas nécessaires. Or, ici, le terme de polythéisme paraît suffire amplement pour dénommer une religion qui s'adresse aussi manifestement à une pluralité de dieux. De toutes les croyances, les polythéistes sont les moins fixes: à la même époque, chez le même peuple, elles oscillent sans cesse, et à des degrés divers, entre le monothéisme, l'animisme et le panthéisme naturaliste, et, s'il fallait créer un nom spécial pour chacun de ces degrés, on irait droit à la confusion. Ce sont là des nuances qui se décrivent, mais qui ne se dénomment pas. En y regardant bien, s'il fallait absolument faire usage de ce mot d'hénothéisme, on l'appliquerait avec pour le moins autant de raison au polythéisme grec, avec ses cultes locaux, qu'à la religion des rishis qui, dans chacun de leurs sacrifices, font figurer tout leur panthéon. Nous sommes donc d'accord avec M. Whitney pour une partie de sa thèse; où nous nous séparons de lui, c'est quand il nous semble ne pas distinguer assez les croyances védiques des autres formes connues du polythéisme. Le trait le plus marquant

taire est très ample, les 284 pages publiées répondant aux 12 premières de l'édition de M. Roth.

<sup>1.</sup> Index Verborum to the published text of the Atharva-Veda, by William Dwight Whitney. New-Haven, 1881. Forme aussi le vol. XII du Journal of the American Oriental Society.

<sup>2.</sup> W. D. Whitney, On the so-called Henotheism of the Veda. Dans les Proceedings d'octobre 1881.

de la théologie des Hymnes, est en effet son aversion pour toute conception précise et limitée des personnalités divines. Ce trait, nous croyons [111] devoir le mettre au compte du caractère savant, en quelque sorte ésotérique, de cette théologie, ce qui, naturellement, en diminue de beaucoup la portée. Si nous étions aussi assuré que paraît l'être M. Max Müller, de trouver là un véritable élément de la conscience populaire, nous l'estimerions assez accentué dans les Hymnes et assez important pour justifier la création d'une dénomination spéciale.

Nous pouvons être plus bref sur les autres publications relatives à la littérature védique. L'édition avec commentaire du Yajur-Veda (Taittiriya), entreprise dans la Bibliotheca Indica, a fait peu de chemin. Le Brâhmana attend toujours encore la fin de ses Index. La Samhità n'a progressé que de deux fascicules, qui complètent le IVe volume et conduisent l'édition jusqu'à la fin du IVe livre, un peu plus qu'à moitié chemin<sup>1</sup>. Plus rapide paraît devoir être la publication d'une autre recension de ce Veda, la Maitrâyanî Samhitâ, dont M. de Schroeder a donné tout le premier livre?, après avoir, dans deux mémoires spéciaux attiré l'attention sur les particularités et l'importance de ce vieux document3. Comme les autres textes du Yajus Noir, la Maitrâyani-Samhitâ se distingue par le mélange des morceaux liturgiques et des prescriptions rituelles, soigneusement séparés dans les autres Vedas. M. Garbe. dont nous signalions l'année dernière l'excellent travail sur une portion du Sûtra rituel d'Apastamba, a commencé, dans la Bibliotheca Indica, l'édition complète de ce texte, le répertoire le plus compréhensif du cérémonial du vieux brahmanisme<sup>4</sup>. Dans la même collection M. Jolly a donné [112] le texte de la Vishņu-smriti5. Ce que nous avons dit dans le précédent Bulletin de la traduction de cet ouvrage publiée par le même savant dans les Sacred Books

<sup>1.</sup> The Samhitâ of the Black Yajur Veda, with the Commentary of Mâdhava Âchârya, edited by Maheçachandra Nyâyaratna, fascic. XXXI-XXXII. Calcutta, 1881.

<sup>2.</sup> Maitrāyanī-Samhitā, herausgegeben von Dr. Leopold von Schroeder. Erstes Buch. Leipzig, 1881.

<sup>3.</sup> Die Maitrâyani-Samhitâ, ihr Alter, ihr Verhæltniss zu den verwandten Çâkhâ's, ihre sprachliche und historische Bedeutung. Dans la Zeitschr. der Deutsch. Morgenhand, Gesellschaft, t. XXXIII, p. 177. — Das Kathakam und die Maitrâyani-Samhitâ, dans le Monatsbericht der Kænigl. Akademie der Wissenschaften zu Berlin, 24 Juli 1879.

<sup>4.</sup> The Crauta Sûtra of Âpastamba belonging to the Black Yajur Veda, with the Commentary of Rudradatta. Edited by Dr. Richard Garbe, fascic. I. Calcutta, 1881.

<sup>5.</sup> The Institutes of Vishnu together with extracts from the sanskrit Commencary of Nanda Pandita called Vaijayanti. Edited by Julius Jolly, Ph. D. 2 farcic. Calcutta, 1881.

of the East, nous dispense d'autant plus d'y revenir, que, l'appréciation historique du traité se trouvant au grand complet formulée dans la traduction, M. Jolly a pu se borner cette fois à sa tâche d'éditeur. Il s'en est acquitté avec beaucoup de soin, et sa Vishnusmriti, traduction et texte réunis, constitue une publication parfaite. Le même savant, qui s'est acquis une compétence toute spéciale dans tout ce qui a trait à cette littérature semi-juridique, semi-religieuse, a publié, en outre, une nouvelle traduction de deux livres du code de Manu (VIII et IX)1, comme spécimen d'une édition critique de Manu à l'aide des plus anciens commentaires. Signalons encore sur cette frontière de la jurisprudence et de l'histoire religieuse, deux nouvelles publications de M. Nelson<sup>2</sup> où l'auteur reprend avec des développements nouveaux la thèse, déjà abordée par lui précédemment3, de l'application erronée que font certains tribunaux dans l'Inde de cette vieille législation brahmanique. - Ce qui survit encore aujourd'hui de la vieille liturgie dans les pratiques quotidiennes des brahmanes, a fait l'objet d'une communication intéressante de M. Monier Williams au congrès de Berlin 4.

Sur le domaine de la philosophie, nous avons à mentionner, dans la Bibliotheca Indica, une édition des Yoga-Sûtras<sup>5</sup>, le [113] texte fondamental du plus mystique des six systèmes officiels; dans les Comptes rendus de la Société orientale américaine, une communication de N. Everett<sup>6</sup>, qui explique, d'une façon peut-être subtile, la philosophie Sàmkhya comme une réaction contre le scepticisme idéaliste du Vedânta, et, dans l'Oriental Series de Trübner, la traduction du manuel qui, pour chacune de ces deux vieilles branches de la spéculation, jouit dans l'Inde de la plus grande autorité?

- 1. Die Juristichen Abschnutte aus dem Gesetzbuch des Manu, von Julius Jolly, dans le t. III de la Zeitschr. für vergleich. Rechtswissenschaft.
- 2. J. H. Nelson, Hindû Lav at Madras, dans le Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XIII, p. 208. A Prospectus of the Scientific Study of the Hindû Law. London, 1881.
- 3. A View of the Hindû Law as administered by the High Court of Judicature at Madras. Madras, 1877.
- 4. Two Addresses delivered before the International Congress of Orientalists at Berlin by Monier Williams. London, 1881.
- 5. The Yoga Aphorisms of Palañjali with the Commentary of Bhoja Rájā and an english translation by Råjendralåla Mitra, fascic. I. Calcutta, 1881.
- 6. C. C. Everett, On the Sankhya Philosophy of the Hindus. Dans les Proceedings de la Société. Boston, May 1881.
- 7. Hindu Philosophy. The Sankhya Karika of İçvara Krishna. An Exposition of the System of Kapila with an Appendix on the Nyava and Vaigeshika Systems, by John Davies.

Enfin nous ne quitterons pas ce terrain du vieux brahmanisme, sans recommander chaudement une publication dont nous n'avons pu, l'année dernière, mentionner que le titre, et qui nous est parvenue depuis par l'entremise obligeante de M. Cust : l'étude de M. Gough sur la philosophie des Upanishads<sup>1</sup>. C'est un très beau travail d'exposition doctrinale d'abord, et aussi d'appréciation historique. L'auteur qui, dans un précédent mémoire<sup>2</sup>, avait déjà étudié les origines lointaines de la métaphysique hindoue, a eu en vue cette fois-ci plus encore ce qui est sorti de ces singuliers écrits, que ce qui les a précédés. Nulle part, croyons-nous, les liens qui rattachent les Upanishads au Vedànta systématisé n'ont encore été mis en lumière d'une facon aussi complète. Entre autres morceaux achevés, on remarquera la réfutation de la vieille erreur souvent rectifiée déjà, mais toujours persistante depuis Colebrooke, comme quoi Camkara n'aurait pas connu la doctrine de la Mâvâ, de l'illusion ou de la vanité des choses finies.

Mais c'est pour le bouddhisme surtout que l'année a été féconde et que nous nous trouvons en présence d'un véritable embarras de richesses, non seulement de textes et de mémoires s'adressant spécialement aux indianistes, mais de traductions et [114] d'œuvres d'exposition littéraire, dogmatique, historique, accessibles à tout lecteur cultivé, dont quelques-unes sont destinées à faire époque dans l'histoire de ces études, qu'elles ont en partie renouvelées. De cette moisson, la moindre part seulement revient au bouddhisme du Nord. à celui qui s'est alimenté à des sources sanscrites, car le premier tome du Mahâvastu de M. Senart<sup>3</sup>, une œuvre de premier ordre, qui vient de nous parvenir, devra être réservé pour notre prochain Bulletin. Cette part n'en est pas moins encore fort belle. Dans la Bibliotheca Indica, M. Râjendralâla Mitra a repris sa traduction longtemps interrompue du Lalitavistara4. S'il voulait bien saisir cette occasion pour corriger, ne serait-ce qu'une partie des erreurs dont fourmille le texte qu'il a publié dans la même collection, ce serait double profit. Dans le Journal Asiatique, M. Feer, conti-

London, 1881. — A Manual of Hindu Pantheism. Vedántasára. Translated with copious annotations by Major G. A. Jacob, with a Preface by E. B. Cowell. Ibidem, 1881.

<sup>1.</sup> The Philosophy of the Upanishads, Parts I-V. Dans la Calcutta Rewiev, 1879-1880.

<sup>2.</sup> Ancient Indian Metaphysics. Ibidem, octobre 1876.

<sup>3.</sup> Le Mahâvastu, texte sanscrit publié pour la première fois et accompagné d'une Introduction et d'un Commentaire, par E. Senart, t. I, Paris, 1882.

<sup>4.</sup> Lalitavistara or Memoirs of the Early Life of Çâkya Sımha, translated from the Original Sanskrit by Rûjendralâla Mitra, Inscie. 1. Calcutta, 1881.

nuant la série de ses Études Bouddhiques, a successivement examiné dans quelles conditions s'acquièrent, d'après les Avadânas, les trois degrés supérieurs de la perfection, l'état de Buddha, de Pratvekabuddha et d'Arhat<sup>1</sup>. Pour les profanes, le titre de ces mémoires a quelque chose de trompeur. Ceux qui espèrent y trouver une étude psychique de la lutte pour la sainteté, seront décus. Ce que ces textes nous apprennent, ce ne sont que les circonstances extérieures, en apparence fortuites, pour ainsi dire la manœuvre de la dernière heure qui détermine ces phénomènes de haute élection. Il n'est que juste d'ajouter que le reste de la littérature bouddhique ne nous renseigne guère davantage à ce sujet. Elle nous parle bien de la nécessité d'une illumination transcendante, pour laquelle elle a des schémas arrêtés, et d'une longue suite d'efforts dont elle nous donne plus d'un spécimen; mais il ne faut pas lui demander rien qui ressemble à la véritable expérience morale, à un développement personnel chez ses héros. Il est juste d'ajouter [115] encore que des détails en apparence futiles ont leur importance dans cette sorte d'études. Indépendamment du jour qui en rejaillit parfois sur les questions de filiation littéraire, les partisans de l'interprétation mythique du bouddhisme, par exemple, ne sauraient être indifférents à ces faits d'illumination soudaine, où l'élu n'a pour ainsi dire qu'un rôle passif et où les Buddhas distribuent leur grâce, comme le soleil répand ses rayons; ni à ces traits en quelque sorte stéréotypés, qui reviennent toujours les mêmes dans ces récits et d'une façon si peu explicable, tels que ce rire du Buddha qui sert de gage à la mystérieuse promesse. Le même savant a publié dans les Annales du Musée Guimet la traduction des fameuses Analyses de la littérature sacrée du Tibet de Csoma de Körös, l'Anquetil-Duperron du bouddhisme et le fondateur des études tibétaines?. Les ressources que le généreux patron de ce recueil consacre si libéralement aux recherches orientales, n'auraient pu trouver un emploi plus utile. Bien que remontant à un demi-siècle, l'original est encore ce qu'il a été du premier jour, la

<sup>1.</sup> Léon Feer, Comment on devient Buddha. Journal Asiatique, XVI, p. 486. Comment on devient Pratyekabuddha. Ibidem, XVII, p. 515. — Comment on devient Arhat. Ibidem, XVIII, p. 460.

<sup>2.</sup> Analyse du Kandjour, Recueil des Livres sacrés au Tibet par Alexandre Csoma de Körös, Hongrois-Siclien de Transylvanie, traduite de l'anglais et augmentée de diverses additions et remarques, par M. Léon Feer. — A la suite, Abrégé des matières du Tand jour par Csoma de Körös, traduit de l'anglais. Dans les Annales du Musée Guimet, t. II, pp. 131-577. Paris, 1881.

source d'information générale la plus complète et, pour beaucoup de points, unique que nous ayons sur la littérature sacrée du Tibet. En les retirant de ce XX° volume des Asiatic Researches, où ces mémoires n'étaient accessibles qu'à ceux qui travaillent dans le voisinage de quelque grande bibliothèque, le traducteur a rendu aux études bouddhiques un service excellent, rehaussé encore par les index, les notes, les éclaircissements et additions de toute sorte (176 pages grand in-8) qu'il a ajoutés au texte anglais, et où sa rare compétence lui a permis de rectifier et de compléter en beaucoup de points le travail de l'héroïque pionnier.

L'ouvrage choisi pour le troisième volume des Annales, la compilation de M. de Schlagintweit sur le bouddhisme tibétain!, [116] ne saurait être mis au même rang que les recherches de Csoma. Ce choix pourtant se justifie encore, ne serait-ce, outre la masse de renseignements réunis dans cet ouvrage, que par le nombre et la dimension des planches, qui devaient être fidèlement reproduites et qui ne pouvaient guère l'être que dans une publication entreprise, comme celle-ci, en dehors des conditions ordinaires de la librairie. — Signalons encore dans le même recueil une reproduction en français de l'article publié par M. Max Müller dans le journal de la Société asiatique de Londres sur des textes sanscrits découverts au Japon<sup>2</sup>, article contenant le texte et la traduction du Sukhâvatîvyûha, et dont nous avons rendu compte dans notre précédent Bulletin. Le mémoire du savant indianiste est suivi de la traduction française du même texte faite sur une version chinoise par deux lettrés japonais, MM. Ymaïzoumi et Yamata<sup>3</sup>.

<sup>1.</sup> Le Bouddhisme au Tibet, précédé d'un Résumé des précédents systèmes bouddhiques dans l'Inde, par Émile Schlagintweit L. L. D., traduit de l'anglais par L. de Milloué, directeur du Musée Guimet (forme tout le III volume des Annales du Musée Guimet). Paris, 1881.

<sup>2.</sup> Textes sanscrits découverts au Japon. Lecture faite devant la « Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland », par M. F. Max Müller. Traduit de l'anglais par L. de Milloué. Revu, corrigé et annoté par l'auteur, mèmes Annales, t. II, pp. 1-37.

<sup>3.</sup> O-mi-toking ou Soukhavati-Vyouha-Soutra d'après la version chinoise de Koumarajiva, traduit du chinois par MM. Imaïzoumi et Yamata. Dans les mêmes Annales, t. II,
pp. 38-64. — Pourquoi faut-il que nous ayons à relever tant de regrettable négligence
dans la direction de cette grande et libérale entreprise? Le beau travail de M. Feer,
dont l'auteur n'a jamais vu une seule épreuve, ce qui, paraît-il, est de règle ici, lui
est revenu tellement criblé de fautes, qu'il a dû ajouter six grandes pages petit texte
d'errata. Et encore s'est-il borné à noter les erreurs les plus graves et dans le texte
français seulement, abandonnant celles de la partie tibétaine à leur méchante fortune et à la perspicacité des gens compétents. Dans l'ouvrage de M. de Schlagintweit, tous les A. D. ont été traduits par « avant Jésus-Christ », ce qui fait une his-

Cette première découverte de textes sanscrits japonais a du [117] reste porté bonheur. Elle a été aussitôt suivie de plusieurs autres. qui ont révélé l'existence, en ce pays écarté, de manuscrits sanscrits (et aussi pâlis) extrêmement anciens, du viiie et même du vie siècle, plus vieux par conséquent de plusieurs siècles que les plus anciens manuscrits indiens connus, ceux du Népal<sup>1</sup>. M. Max Müller s'est empressé d'en publier un nouveau spécimen, le texte de la Vajrachedikâ ou Couperet de diamant<sup>2</sup>. C'est un assez long Mahâyâna-Sûtra (28 pages petit in-4), déjà connu par une traduction allemande de J. Schmidt faite sur une version tibétaine, dans lequel une langue incomparablement lourde et maladroite est aux prises avec la métaphysique la plus abstruse. Sous forme d'un dialogue tenu au Jetavana entre le Buddha et le sthavira Subhûti, on y exalte la Prajñaparamita, la sagesse transcendante, qui sait qu'il n'v a ni choses existantes ni non existantes, ni de réalité qui ne soit aussi une non-réalité, sagesse qu'ont proclamée et proclameront des infinités de myriades d'arhats et de bodhisatvas qui ont été et n'ont pas été, qui seront et ne seront pas; qui, grâce à sa science de Buddha, à sa vue de Buddha, sont perçus, aperçus, connus du Buddha, lequel lui-même n'est ni existant ni non existant.

Heureusement, c'est dans une atmosphère différente que nous

toire racontée à rebours. Dans ce cas, l'erreur a été relevée et mise au compte de l'imprimeur, ce qui ne l'excuse en aucune façon. Mais la même erreur, et cette fois sans la moindre rectification, avait déjà été commise dans le volume précédent, peut- être bien cinquante fois d'un bout à l'autre du mémoire de M. Max Müller. Dans ce même volume on nous donne en vingt pages un fac-similé complet du Sukhavativyùha. Comme nous n'avions pas jusqu'ici de reproduction semblable d'un texte de cette étendue, l'addition est précieuse, à la condition toutefois qu'on nous dise ce que ce fac-similé reproduit. Ce n'est pas le texte japonais sur lequel a travaillé M. Max Müller, car les leçons sont autres. C'est donc un texte venaut de Chine? Mais de quel endroit de la Chine? L'original est-il manuscrit, xylographié, typographié? En a-t-on reproduit aussi la disposition et le format? Enfin, quelle en est la date? Au lieu de cela, on nous dit simplement que « c'est le texte sanscrit dans le caractère original ». Conçoit-on un fac-similé donné dans ces conditions? Il ne faudrait pas continuer longtemps de la sorte pour discréditer cette belle entreprise.

- 1. L'espoir un instant entretenu à la suite d'une trouvaille récente qu'on avait mis la main sur un exemplaire en papyrus du Tripiţaka bouddhique remontant au premier siècle, ne s'est pas confirmé. G. Bühler, Uber ein altes kürzlich im Panjāb gefundenes Sanskrit MS. Dans le Bulietin mensuel de l'Académie de Berlin, 15 décembre 1881.
- 2. Buddhist Texts from Japan, edited by F. Max Müller. Oxford, 1881. Forme la 1<sup>re</sup> partie du 1<sup>re</sup> volume de la série aryenne des Anecdota Oxoniensia. En ce qui concerne du moins la Vajrachedikâ, le titre n'est pas tout à fait exact, car le texte en est établi principalement d'après des documents de provenance chinoise et tibétaine. Le fascicule est accompagné de 4 planches de fac-similés.

transportent les publications auxquelles nous passons maintenant, du Tripitaka pâli. Non pas que les mêmes doctrines ne s'y retrouvent. Elles y reviennent même fréquemment, mais présentées dans un tout autre esprit et comme enveloppées dans ce scepticisme pratique, à la fois souple et dédaigneux, que le premier enseignement bouddhique paraît avoir professé pour les questions de pure métaphysique. Dans les Sacred Books of the [118] East, M. Max Müller a donné une nouvelle édition de sa traduction de cet admirable recueil de stances pâli qui s'appelle le Dhammapada, « la Voie sainte<sup>1</sup> », l'unique rayon de soleil qui ait encore lui au travers de cette brume sans fin, la seule portion un peu étendue de toute cette littérature qui, directement, sans avoir d'abord été dénaturée, soit assimilable pour des esprits non bouddhistes. Toutes les questions relatives au Dhammapada sont discutées dans une savante préface. Pour la chronologie générale du canon pali, M. Max Müller adopte, bien qu'avec certaines réserves, les vues émises par M. Oldenberg, dans l'introduction au Mahâvagga. Pour la fixation de la date du Nirvâna, à laquelle il a pris lui-même autrefois et un des premiers une si grande part, il reste de l'avis de M. Bühler. que cette date nous est fournie avec une très grande vraisemblance par les trois inscriptions de Sahasram, de Bairât et de Rupnâth, dont les données confirment d'ailleurs le résultat (477 av. J.-C.) auquel il s'était lui-même arrêté2. Dans ces considérations je ne regrette qu'une chose, de n'y pas trouver, ne fût-ce que par un seul mot d'indication, que cette poésie, si élevée et si délicate, n'est pas strictement bouddhique, mais qu'il faut en faire honneur à l'esprit hindou en général.

Dans le même volume des Sacred Books, le doyen des pâlisants [119] d'Europe, le savant éditeur du Dhammapada et du Jâtaka,

<sup>1.</sup> The Dhammapada, a Collection of Verses being one of the Canonical Books of the Buddhists, translated from Pâli by F. Max Müller. Oxford, 1881. Forme la 1. partie du t. X des Sacred Books.

<sup>2.</sup> Dans l'introduction à son Mahâvagga, M. Oldenberg avait soulevé une grave objection contre l'interprétation de M. Bühler, et fait naître un doute qui ne pourra être éclairci qu'à l'aide de nouveaux fac-similés. Dans une note récente, Die Datirung der neuen angeblichen Asoka-Inschriften, ap. Zeitsch. d. Deutsch. Morgent. Gesellsch., t. XXXV, p. 473, il a prétendu faire plus et mettre simplement ces inscriptions hors de cause. Nous ne pensons pas qu'il y ait rénssi. — Cette même question de la date du Nirvâṇa a été aussi reprise par M. Rhys Davids dans ses Buddhist Suttas, dont il sera question tout à l'heure. Il y maintient la solution (vers 380 av. J.-C.) à laquelle il était arrivé dans les Numismata Orientalia. Enfin M. Kern, dans son Histoire du Bouddhisme, dont nous aurons à parler plus loin, estime que la date qui tombe entre 470 et 480 av. J.-C.

M. Fausböll, a donné la traduction du Sutta-Nipâta<sup>1</sup>, le Ve livre du Khuddaka-nikaya ou « collection des petits-textes », lequel est luimême la cinquième des divisions composant le Sutta-Pitaka ou « Corbeille des Sûtras ». Ces morceaux, au nombre de soixante et onze, dont une moitié environ avait déjà été traduite par un savant Singhalais, M. Coomâra Svâmy, traitent des sujets les plus divers, depuis l'apologue d'une naïveté presque enfantine, jusqu'à l'aphorisme où se résume la plus haute spéculation. Dans une courte introduction, qui est un modèle d'exacte et modeste scholarship, sans digressions cherchées ni thèses ambitieuses, M. Fausboll signale le caractère archaique de la langue de beaucoup de ces textes, dont plusieurs lui paraissent appartenir au temps du bouddhisme primitif. La vie qu'ils retracent n'est pas encore le cénobitisme des monastères, mais celle des anachorètes dans la solitude des bois. Le brahmanisme aussi y est moins défiguré qu'ailleurs, et le bouddhisme en paraît encore plus voisin.

Les sept Suttas dont M. Rhys Davids donne la traduction dans le volume suivant des Sacred Books<sup>2</sup>, ne forment pas, comme les précédents, un texte continu : ils sont pris dans trois des cinq divisions qui constituent la « Corbeille des Sùtras ». On peut avoir des doutes quant à la convenance de cette méthode sélective (s'il y a encore tant d'incertitude dans l'appréciation du bouddhisme, cela tient un peu à ce que, depuis cinquante ans, on n'a guère pratiqué que celle-là); mais, cette question mise à part, il faut convenir que le choix est excellent. Nous obtenons d'abord le plus précieux des Suttas historiques, le récit de la mort du Buddha ou Mahâparinibbâna-Sutta, dont M. Childers n'a plus pu que nous donner le texte. Nous avons en outre un document très curieux du bouddhisme mythologique, le Mahâsudassana-Sutta ou le Jâtaka du roi Cakravartin : c'est en quelque sorte l'histoire solaire du Buddha racontée par le Buddha lui-même. Les [120] cinq autres morceaux sont des spécimens caractéristiques de la prédication du Buddha, soit comme

a été adoptée par Açoka, mais que dès lors, comme encore maintenant, il y en avait d'autres de courantes, ni meilleures ni plus mauvaises peut-être que celle-ci, et que la vraie date, par conséquent, ne pourra jamais être déterminée, conclusion assurément acceptable en elle-même, mais qui devient tout à fait opportune si on admet, avec lui, que le Nirvâna n'est, après tout, que le coucher du soleil.

<sup>1.</sup> The Sutta-Nipâta. A Collection of Discourses being one of the Canonical Books of the Buddhists, translated from Pâli by V. Fausbüll. Oxford, 1881.

<sup>2.</sup> Buddhist Suttas translated from Pali by T. W. Rhys Davids. Oxford, 1881. Forme le t. XI des Sacred Books.

exposition, soit comme controverse; entre autres le fameux sermon de Bénarès, le *Dhammacakkappavattana-Sutta*, déjà connu par la belle publication comparative de M. Léon Feer, par lequel doit avoir débuté l'apostolat du Buddha et qui renferme les points fondamentaux de sa doctrine. Chacun de ces morceaux est accompagné de notes et d'une introduction spéciale, sans compter l'introduction générale, où le traducteur précise le point de vue duquel il envisage le bouddhisme et sa littérature.

A côté de ces traductions accessibles à tout le public lettré, nous devons signaler le nouveau volume que M. Oldenberg a ajouté à sa grande et belle édition du texte pâli du Vinaya-Piṭaka ou « Corbeille de la discipline¹». Il comprend les quatre premières divisions du Vibhanga, une sorte de commentaire général sur le Pâtimokha ou règle de confession des moines, et traite successivement des péchés entraînant l'excommunication, de ceux dont l'expiation exige l'intervention solennelle de la congrégation, des circonstances aggravantes ou atténuantes, enfin des torts qui doivent être réparés devant la congrégation réunie. C'est, d'après M. Oldenberg, la partie la plus ancienne (à l'exception du Pâtimokkha lui-même) de tout le canon bouddhique. A la suite le traducteur a placé l'Introduction du commentaire de Buddhaghosha contenant la relation des trois premiers conciles et de la conversion de Ceylan au bouddhisme.

Pour apprécier l'intensité de ce mouvement d'études, il faut le voir dans son ensemble. Aux travaux que nous venons d'énumérer, il faut ajouter ceux des dernières années, qui ont décuplé peutêtre notre avoir en fait de textes pàlis. Jusqu'à un certain point même, il faut y joindre ceux qui se préparent. Un certain délai, sans doute, sera nécessaire, pour que les efforts réunis de la Société des textes pâlis et du labeur individuel aient rendu [121] accessible l'ensemble de la littérature canonique. Mais, dès maintenant, il y a en Europe plusieurs savants, tous rompus à la méthode et aux procédés de la critique historique, de cette critique aussi prompte à reconstruire et parfois à créer qu'elle est ingénieuse à détruire, qui ont poussé leurs recherches en tous les sens à travers la masse du Tripiṭaka pâli, et qui en dominent à un degré remarquable le contenu. Les textes ainsi étudiés ou mis au jour, ne sont pas em-

<sup>1.</sup> The Vinaya Piţakam: one of the principal Buddhist Holy Scriptures in the Pati language. Edited by Hermann Oldenberg. Vol. III. The Suttavibhanga, first part. (Pârâjika, Samghâdisesa, Aniyata, Nissagajya). London and Edimburgh, 1881.

pruntés à des remaniements de seconde ou de troisième main, où sont venus se rencontrer et se mêler des documents de date et de provenance très diverses. Ils sont pris dans la dernière couche accessible; ils forment une littérature compacte, plus systématisée qu'aucune autre que l'Inde ait produite; enfin ils donnent du bouddhisme une image à plusieurs égards nouvelle et d'une remarquable unité. Faut-il, après cela, s'étonner si ce mouvement ne va pas sans un peu de fièvre? si ceux qui en tiennent la tête s'exagèrent parfois la portée de leurs découvertes et l'autorité de leurs documents? s'ils croient toucher en quelque sorte du doigt les événements qui leur apparaissent ainsi sous un jour nouveau? si le bouddhisme de leurs textes devient le seul vrai bouddhisme, et tout le reste une image trompeuse? si, enfin, le rôle de cette religion dans le passé est parfois grossi au point que ce qui n'a été après tout qu'un épisode, est donné comme le pivot de toute l'histoire religieuse de l'Inde? Ce n'est pas la première fois que nous assistons, nous ou nos devanciers, à un renouveau semblable. Il en a été de même lors de chacune des découvertes successives du sanscrit, des livres bouddhigues du Népal, de la littérature védique. Chacun de ces mouvements d'études a d'abord dépassé le but et abouti à quelque grosse synthèse. Puis les complications sont survenues et ce qu'on croyait avoir saisi a fini par paraître infiniment plus difficile à atteindre. Il en sera de même sans doute encore cette fois. Mais, pour le moment, le vent n'est pas aux compromis. Il faut jurer par les textes pâlis, ou se résoudre à ne rien comprendre au passé de l'Inde.

Dans des circonstances semblables, c'est une véritable bonne fortune que de rencontrer un ouvrage qui résume tout ce qui [122] s'est fait avant lui et arrête pour ainsi dire le bilan d'une époque, comme l'Histoire du bouddhisme indien de M. Kern¹. Dans cette œuvre remarquable, qui n'est publiée encore qu'à moitié et dont les lecteurs de la Revue connaissent déjà le début, il y a, en effet, deux choses qu'il convient de distinguer : une théorie très contestable de la légende bouddhique, et une exposition de cette légende et de tout le bouddhisme à laquelle les adversaires les plus décidés de la théorie ne pourront refuser l'éloge. Cette exposition ne se rapporte exclusivement ni à l'une ni à l'autre des deux branches

<sup>1.</sup> Geschiedenis van het Buddhisme in Indie, door Dr. H. Kern, Hooglecraar te Leiden. Haarlem, 1881. Paraît par livraisons dans la collection intitulée « De Voornaamste Godsdiensten ». Sont publiées les livraisons 1-9.

du bouddhisme. Elle est éclectique et complète. Elle est puisée à la fois aux sources du Nord et à celles du Sud, avec l'indication exacte toutefois de la provenance de ces divers matériaux, et les documents du Sud y sont employés tels qu'ils étaient accessibles jusqu'ici, sans égard pour la chronologie rigoureuse qu'on a essayé d'y introduire récemment, et à laquelle l'auteur, avec raison selon nous, ne paraît pas ajouter une entière confiance. En un mot, elle nous présente la somme exacte de ce que cinquante années de recherches nous ont appris sur l'ensemble du bouddhisme indien.

(Revue de l'Histoire des Religions, t. V, p. 227 et ss.)

Le lecteur a pu apprécier ici même, dans la traduction de M. Collins, avec quelle sobriété et quelle clarté M. Kern décrit les traits essentiels du milieu dans lequel s'est développé le bouddhisme. Ces mêmes qualités distinguent toutes les parties de son œuvre, avec cette différence toutefois, qu'en abordant le sujet proprement dit, celle-ci s'ouvre à des détails souvent minutieux, à de longues énumérations de particularités techniques, mais sans que l'ensemble en souffre ni que les proportions en soient obscurcies. Dans ce travail délicat, la pensée de M. Kern ne procède pas comme la lumière qui projette ses rayons en ligne droite, éclairant les saillies de vives clartés et les relevant par des ombres profondes. Je la comparerais plus volontiers à une eau limpide, pénétrant sans se presser ni se troubler à travers tous les détours de son sujet et en remplissant peu à peu les moindres cavités. M. Kern nous présente ainsi successivement et dans un ordre qui lui est fourni par une vieille formule du bouddhisme lui-même, celle du Triratna, le Buddha et sa légende, le Dharma ou la doctrine, le Samgha, c'est-à-dire l'Église et son histoire. De ces trois parties, la première seule est achevée : la dernière livraison publiée, la neuvième, s'arrête avant la fin de la seconde partie de l'exposition du Dharma. Que le tableau des [228] doctrines du bouddhisme n'ait pas, dans une certaine mesure, subi l'influence des théories mythologiques de l'auteur, ce serait lui faire injure que de le prétendre; car son travail n'est rien moins qu'une compilation sans lien organique. Mais sa manière d'écrire est si prudente, si éloignée de tout entraînement, l'interprétation est si nettement distinguée des faits eux-mêmes, et ceux-ci sont présentés d'une façon si complète, que le lecteur peut presque toujours se prononcer en connaissance de cause. M. Kern s'est particulièrement appliqué à faire ressortir les ressemblances multiples que ces doctrines présentent avec celles des autres religions hindoues. La comparaison, notamment, avec le système du Yoga, est très intéressante et, en majeure partie, tout à fait neuve. La cosmogonie du bouddhisme, ses théories de la hiérarchie des mondes et des êtres, de la succession des Buddhas, des grandes périodes cosmiques, les étrangetés les plus subtiles de sa métaphysique, tout ce qu'on met d'ordinaire au compte du bouddhisme fantastique des basses époques, est ramené par M. Kern à des éléments qu'il estime très anciens. L'Âdi-Buddha lui-même, le Buddha primordial des livres du Népal, ne serait après tout qu'une vieille conception réintroduite après coup sous une forme plus précise. J'ai déjà dit que l'auteur, du moins dans la partie publiée de son travail, est peu enclin à distinguer des époques dans ce développement, lequel, a priori, a du être fort long, et que, pour ma part, je ne pouvais lui en faire un reproche. Il faut se résoudre ici à laisser bien des choses obscures, si on ne se sent pas le courage de prendre un parti violent. Le critérium tout extérieur, auquel M. Kern attache une certaine valeur, que ce qui est commun aux deux traditions du Nord et du Sud, est vieux, n'est lui-même pas fait pour inspirer toujours confiance. Plusieurs de ces récits communs n'apparaissent pas, semble-t-il, dans la littérature palie avant les commentaires de Buddhaghosha (lequel était lui-même originaire du Nord) et de son époque. Cela n'empêche pas, assurément, que ces récits ne puissent être fort vieux, mais prouve encore moins qu'ils le soient en réalité. La conclusion ne devient plus précise, que quand la communauté remonte au canon pâlie lui-même, point [229] souvent difficile à vérifier. Et que faire ensuite de tous ces récits pour lesquels il n'y a point de communauté? Au fond, la plupart des problèmes de ce genre, pour être résolus, supposent, en dernière analyse, une opinion faite sur la valeur respective des deux littératures. Ce n'est qu'avec réserve aussi que je puis accepter l'opinion que le bouddhisme n'a pu naître qu'à une époque où le monachisme était en plein épanouissement. Le terme est élastique; mais il ne saurait être également juste, si on l'applique à la fois au bouddhisme et aux formes contemporaines de l'ascétisme. Nulle part ces dernières ne montrent rien qui ressemble à ce que l'Église bouddhique a été de bonne heure, avec sa discipline uniforme, ses conciles, ses monuments. Si, par quelque côté, celle-ci ou du moins une de ses branches paraît s'être distinguée des communautés religieuses qui ont pu s'agiter autour d'elle, c'est par l'organisation, et c'est à cette organisation que nous semble devoir être réservé, à défaut d'un autre, le terme de monachisme.

Quant à l'explication que M. Kern donne de la légende du Buddha, elle peut se résumer en deux mots. Cette légende est d'un bout à l'autre mythique. Il ne s'y trouve pas la plus petite parcelle d'histoire, de souvenir réel. Non seulement le Buddha est le soleil, sa loi est la lumière, son père est le ciel, sa mère est la nuit, sa femme est la terre et leur fils est l'éclipse ; non seulement Kapilavastu, sa patrie, est la région des ténèbres et son peuple, les Cakvas, sont les Niebelungen et les Huns de la légende germanique; mais la même interprétation est successivement étendue à toutes les personnes qui l'approchent ou ont avec lui le moindre rapport, aux bienfaiteurs et aux rois qui le protègent, le nourrissent et qui sont identifiés avec des constellations, avec Mars, avec la pleine lune; aux disciples qui l'entourent et qui sont les planètes et les étoiles; à ses adversaires, qui sont encore les planètes ou la lune; aux endroits où il s'arrête, qui sont les constellations et les quartiers célestes; à ses courses annuelles, qui figurent les portions de l'écliptique, à tous les actes de sa vie enfin, sans exception. La prédication de Bénarès est le passage du soleil au méridien, celle de Gavâciras est le coucher. [230] Peu importe que Gayâ, Bénarès, Çrâvastî, Vaiçâlî soient des localités réelles : dans la légende, ce sont des points astronomiques. Ces interprétations ne sont pas présentées sous cette forme ample, vague et vaporeuse, si chère aux mythologues. Les faits ne sont pas choisis et arrangés de manière à s'y prêter d'avance. M. Kern n'use d'aucun artifice. Son récit est aussi fidèle, aussi objectif que possible. Toute la théorie est donnée chemin faisant, en des notes courtes, claires, précises comme de l'algèbre. Comme la plupart de ces identifications sont sidérales. l'auteur hésite rarement. Il nous dira nettement à quelle échelle il faut mesurer les yojanas de tel ou tel voyage du Buddha, le

nombre de jours qu'il a duré et l'époque de l'année où il a été entrepris. Il est si sûr de son fait, qu'il lui arrivera de rectifier la tradition et de restituer au bouddhisme des arhatis, parce que les arhats ou saints de premier rang, sont les constellations et que, parmi celles-ci, il en est plusieurs qui sont du sexe féminin. A mesure qu'on avance ainsi, on se rappelle une promesse faite par M. Kern au début, d'établir plus tard pour cette légende le décompte du mythe et de l'histoire, et on se demande ce qui pourra bien rester pour cette dernière. En effet, quand on arrive à ce chapitre, où l'auteur présente une vue d'ensemble de sa théorie, on voit qu'il se résume en une soustraction fort simple; j'ôte tout, reste zéro. Le peu qui subsistait est passé à son tour au creuset du symbolisme. La doctrine des Nidânas ou des Douze Causes devient le mythe de la course créatrice du soleil à travers les douze mois. Les Quatre Nobles Vérités figurent les quatre saisons astronomiques. Le Triratna et le Tripitaka correspondent au soleil levant et au passé, au soleil triomphant et au présent, au soleil couchant et au futur, ou encore à la préexistence, à la vie actuelle et à la vie d'outre-tombe. Ce n'est pas que M. Kern nie l'existence du Buddha. Il la nie aussi peu que celle du bouddhisme. Celui-ci est un ordre religieux qui a eu pour dieu le soleil, et un ordre ne se fonde pas sans fondateur. Mais il y tient si peu, à ce fondateur! Il n'y a pas jusqu'à ce grand idéal de bienveillance et de charité qu'évoque ce nom, qui ne se résolve en un symbole de la maitri brahmanique doublée de la maxime que le soleil luit pour tout le monde.

[231] Si le lecteur veut bien se reporter aux réserves que j'ai dû faire ici même, il y a deux ans, à propos du livre de M. Senart¹, il ne sera pas étonné de me trouver pour le moins aussi défiant à l'égard des conclusions de M. Kern, qui exigent un acte de foi mythologique bien autrement précisé encore que celles du savant français. Mais avant d'aller plus loin, je tiens à exprimer le sentiment d'admiration, mêlé, il est vrai, de surprise et d'inquiétude, mais vif et sincère, avec lequel j'ai suivi sa démonstration. Ce qu'il faut le moins chercher ici, c'est de la fantaisie. Il n'est pas une seule de ces identifications qui ne s'appuie sur quelque rapport finement et savamment saisi, sur quelque étymologie souvent

<sup>1.</sup> Une nouvelle édition vient de paraître, E. Senart : Essai sur la légende du Buddha, son caractère et ses origines. Seconde édition revue et suivie d'un Index. Paris, 1882.

neuve et séduisante, suggérée à l'auteur par sa connaissance rare de la riche synonymie et des moindres habitudes du sanscrit, bien qu'il y en ait aussi, dans le nombre, quelques-unes qui reposent sur les possibilités que fournit le lexique, plutôt que sur l'usage réel de la langue. On n'admirera pas moins chez M. Kern le sens délicat qu'il a des procédés du langage mythologique; on sera obligé surtout de convenir que toutes ces interprétations se prêtent entre elles un merveilleux appui. Il y a plus : ces explications ne me paraissent pas seulement séduisantes; mais il en est plusieurs que je tiens pour vraies. Je crois, comme M. Kern, que plus d'une des vieilles divinités revit dans cette légende sous des traits encore saisissables. Je reconnais avec lui des déesses mères dans ces courtisanes opulentes et hospitalières, les planètes dans ce groupe inséparable des six maîtres hérétiques, et la lune en lutte avec le soleil dans le récit de la rébellion de Dévadatta. Enfin, comme j'aurai à le dire tout à l'heure en parlant du livre de M. Oldenberg, j'estime de mon côté que la biographie du Buddha est si pénétrée de mythes solaires, qu'il faut se résigner à n'en pas savoir grand'chose de positif. Mais il m'est impossible d'aller plus loin : de poursuivre encore le mythe où il faut tant d'efforts pour le découvrir et où il serait si simple de reconnaître la légende. Pourquoi ne pas [232] admettre qu'un homme du nom de Gautama, né sur les confins du Népal, a prèché sa doctrine dans les pays du Magadha et du Koçala ? Qu'à Gayà, à Bénarès, à Crâvasti, à Vaicàli, on se transmettait sur son compte des souvenirs plus ou moins authentiques, des réminiscences plus ou moins fidèles de son enseignement, quelques formules peut-être qu'il se plaisait à répéter, un petit nombre des paroles simples et profondes, des fines reparties (car il y en a de la sorte dans cette littérature désespérément médiocre, et dont on fera difficilement crédit aux rédacteurs) qui tombaient de ses lèvres et trouvaient le chemin des cœurs? Ou'il est mort enfin dans le pays des Mallas, laissant le souvenir ineffaçable de sa mansuétude, de sa sainteté, de son empire sur les âmes? Autour de ce souvenir, l'imagination populaire d'un côté, l'imagination monacale de l'autre, ont amassé ensuite, et cela de bonne heure, les mythes qui réalisaient pour elles l'idéal de la sainteté et la suprême majesté, mythes parfaitement reconnaissables en beaucoup de cas et dont il ne reste alors plus à discuter que l'âge, plus effacés dans d'autres, dont l'état variable de conservation ou d'élaboration peut s'expliquer

de bien des manières, et qui enveloppent toute cette figure d'un voile épais d'incertitude et de mystère, mais que nous ne sommes pas en droit de supposer partout a priori au point de faire évanouir la personnalité de celui qui leur a servi de centre et de support. La tradition fait mourir cet homme merveilleux d'une indigestion de chair de porc. Si c'est encore là un mythe, on conviendra qu'il est fort étrange. Qu'on accorde aussi peu d'autorité qu'on voudra aux récits des pérégrinations du Buddha et, à mes yeux, ils n'en ont aucune, c'est les remplacer par des itinéraires bien plus suspects encore que de les tracer dans le ciel, et d'en calculer les étapes par ascension droite et par déclinaison. M. Kern s'est ménagé, je le sais, un puissant argument : la concordance parfaite de toutes ces interprétations, qui semblent, en effet, se servir mutuellement de preuve et de contrôle. Les plus sceptiques doivent se sentir ébranlés quand, avec une conviction profonde, il fait remarquer combien cette histoire, en apparence impossible, devient littéralement vraie du moment [233] qu'on en pénètre le sens réel mais caché, En y réfléchissant toutefois, on trouvera peut-être que l'honneur de ce résultat revient à son industrie d'abord, et puis aussi, pour un peu, à la nature particulière des procédés du mythe, où la fin et le commencement, le père et le fils, le frère et la sœur, le levant et le couchant, le nord et le sud se confondent, où toutes choses ont double et triple face, où le fil d'Ariane peut se rompre une infinité de fois, sans que notre patience à le ressaisir en soit lassée. Ne sait-on pas que si le mythe a une merveilleuse aptitude à prendre les apparences de l'histoire, l'explication mythique n'est pas moins apte à la dissoudre? D'ailleurs combien certaines de ces identifications ne sontelles pas fragiles, si on les prend une à une, et ne doivent-elles pas à l'ensemble dans lequel elles sont introduites sur la foi du plus faible indice? On éprouve quelque embarras à dire ces choses aux mythologues, car ils le savent mieux que nous. Il faut les dire pourtant. L'avouerai-je du reste? C'est précisément cette concordance qui m'inquiète. Elle suppose parfois chez les auteurs de la légende la pleine conscience de leur œuvre. Plus d'un de ces récits ne serait autre chose qu'un petit roman solaire, la description d'un aspect céleste, une sorte d'énigme astronomique faite à tête reposée. M. Kern ne recule pas devant cette conséquence, même quand il s'agit de récits qu'il estime relativement modernes et où il pense découvrir des traces d'idées grecques. En plus d'un endroit, il affirme que les bouddhistes, au fond, ne se sont jamais mépris à cet égard, que c'est nous qui ne savons plus les comprendre. Pour moi, cette clairvovance m'effraie. Quoi, les bouddhistes auraient su que leur maître était le soleil, et ils nous l'auraient dit de cette façon! Je sais bien que la pensée de M. Kern à cet égard est infiniment délicate, parfois subtile, et qu'à la reproduire ainsi en peu de mots, je la violente bien malgre moi. Je sais encore que l'athéisme bouddhique et hindou en général ne doit être abordé qu'avec précaution, et en tenant compte d'aptitudes d'esprit invétérées et bien différentes des nôtres; que le Buddha, en particulier, est à bien des égards un dieu pour ses fidèles, qu'en un sens il [234] l'est devenu, et qu'en un autre sens aussi il l'a probablement toujours été; que l'idée enfin d'un dieu mort, mais devant renaitre, se retrouve un peu partout, et qu'en appliquant à une donnée pareille la métaphysique du vieux Vedânta, on peut, à la rigueur, arriver à quelque chose qui ressemble au Buddha de M. Kern. Seulement, je me demande si une conception semblable a chance de vivre. Elle me paraît si instable que je la vois verser, en passant du cerveau qui l'a conçue dans celui du premier disciple. Si le Buddha est de même nature qu'Héraclès, Adonis ou, pour ne pas sortir de l'Inde, que Krishna ou Ràma, on se demandera toujours ce qu'est devenu le dieu; pourquoi, à mesure que sa majesté s'affirmait davantage, son caractère divin s'est à ce point effacé. Car M. Kern a beau dire : la biographie du Buddha n'est pas donnée comme divine et dans ce cas, les choses sont ce qu'on les affirme être. La vie de Krishna serait dépouillée de la moitié de ses merveilles et celle du Buddha serait plus chargée encore de surnaturel, qu'elles seraient toujours, celle-ci la vie d'un dieu, celle-là la vie d'un homme. Plus que toute autre, cette religion me semble exiger l'intervention décisive d'une puissante personnalité, et je ne vois plus quel en aurait été le facteur dans la théorie de M. Kern, qui m'enlève l'homme sans parvenir à me rendre le dieu.

Tout autre est l'ouvrage sur le Buddha et le bouddhisme de M. Oldenberg<sup>1</sup>. Tandis que le savant professeur de Leyde résume et coordonne les travaux antérieurs comme ils ne l'avaient pas encore été, M. Oldenberg ne fait usage que de documents nouveaux,

<sup>1.</sup> Hermann Oldenberg. Buddha. Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde. Berlin.

tous de même source et pour lesquels il revendique une autorité exclusive. Son livre nous présente le Buddha et son œuvre tels qu'ils se dégagent des livres du canon pâli, et plusieurs de ses conclusions nous font passer à l'extrême opposé. Les procédés d'exposition ne sont pas non plus les mêmes. M. Oldenberg est un coloriste, même quand il traite de métaphysique, et tel est le charme et la vie intense qu'il sait donner à ses [235] peintures, que le lecteur croit assister à ces scènes lointaines mêlé aux disciples et assis aux pieds du maître sous les ombrages d'Uruvilva ou de Grâvastî. Dans le même ordre que M. Kern, l'auteur traite successivement de la vie du Buddha, de sa doctrine et de l'ordre qu'il a fondé. L'introduction, dans laquelle il trace le tableau du développement religieux et philosophique de l'Inde jusqu'à l'avènement du bouddhisme, est un morceau admirable, bien qu'il puisse être difficile à entendre parfois pour un lecteur non préparé. Avec toutes ses qualités de vigueur et de pittoresque, le style de M. Oldenberg n'a pas la clarté tranquille et limpide de celui de M. Kern. La proposition qui, chaque jour, paraît gagner davantage, tout en étant souvent bien mal posée, que le bouddhisme a pris naissance et s'est développé dans un milieu religieux et social sensiblement différent de ce que nous montre l'ancienne littérature brahmanique, est ramenée ici à ses véritables termes. M. Oldenberg n'y fait intervenir ni aborigènes, ni Scythes, ni Touraniens 1; il se renferme prudemment dans les limites des populations aryennes, les seules dont nous sachions quelque chose. Précisant des indications mises d'abord en évidence par M. Weber, il pense, non sans de bonnes raisons (voir le premier des excursus mis à la fin du volume, p. 339), que les contrées orientales, qui furent le berceau du bouddhisme, différaient sous ce rapport des pays situés plus à l'ouest. J'ajouterais volontiers pour ma part, que, même en ce qui concerne ces derniers, il v a des réserves à faire. Les religions de Civa, de Krishna, peut-être d'autres encore, qui sans doute y étaient dès lors répandues, les indices parfois significatifs qui se trouvent çà

<sup>1.</sup> Tout récemment encore, M. Rhys Davids, dans ses Hibbert Lectures, dont il sera question tout à l'heure, a cherché chez les tribus non aryennes l'origine de la doctrine des renaissances ou de la métempsycose. Or, tout ce que des informations récentes nous ont appris sur ces peuples, nous les montre enclins au schamanisme, au culte des esprits, des revenants, ce qui ne ressemble guère à la métempsycose. M. Kern me paraît avoir expliqué fort heureusement cette dernière, comme une inconséquence que le sens de justice, si profond chez les Hindous, leur a fait introduire dans leurs systèmes spéculatifs.

et là sur la vie de clan de ces populations et qui supposent parmi elles une assez grande diversité, ne rentrent qu'imparfaitement dans le cadre [236] un peu artificiel des Brâhmanas et de la Smriti. Pour tracer ce tableau de l'Inde antique, l'auteur s'est servi de toute la littérature du vieux brahmanisme, même des portions les plus modernes, comme d'autant de documents antérieurs au bouddhisme. Je ne saurais lui en faire un grave reproche, car je pense que, pour le fond, ils le sont en effet. Mais M. Oldenberg les tient aussi pour tels en ce qui concerne leur rédaction, et, sur ce point, M. Weber a réuni trop d'arguments contraires, pour qu'il soit possible de les écarter ainsi sans plus ample examen. Il faudrait en tout cas y apporter des preuves plus décisives que celle que l'auteur tire de la forme déjà toute personnelle, encore inconnue dans les Brâhmanas, sous laquelle le dieu Brahmâ paraît dans les plus anciens textes bouddhiques, car il serait peut-être encore plus simple de renverser la proposition et de dire que ces « anciens textes » ne sont pas aussi anciens que le pense M. Oldenberg. ni aussi rapprochés des origines de la religion. Mais ce sont là, avec quelques autres sur lesquelles je passe, des divergences légères et qui ne sauraient en rien atteindre le mérite de cette brillante et solide étude.

Non moins belles et encore plus neuves sont les sections qui traitent des doctrines du bouddhisme, de ce qu'il faut entendre par sa charité, sa bienveillance envers les êtres, où le vif sentiment de l'universelle souffrance et de la caducité de toutes choses l'emporte de beaucoup sur l'amour actif du prochain; de ses tendances au point de vue social, en somme sensiblement aristocratiques ; de son caractère rationaliste, qui lui fait envisager le salut avant tout comme une affaire de science; de la position qu'il fait à la femme; enfin de l'organisation de l'ordre, de son statut juridique, de sa discipline et de ses rapports avec la société laïque. Il y a là une foule d'observations délicates, de nuances finement saisies qui témoignent d'un tact exquis d'historien et de philosophe. Le côté tendre du bouddhisme, notamment, apparaît sous un jour nouveau et la comparaison souvent faite de l'œuvre du Buddha et de celle de Jésus est ramenée à une mesure plus exacte. J'ajouterai seulement qu'il convient de ne pas oublier, en lisant cette belle et soigneuse exposition, [237] qu'elle est faite d'après des sources exclusivement ecclésiastiques. En fait de doctrines particulières, je ne signalerai que la solution, à mon jugement, définitive, que l'auteur a donnée de la question si controversée du Nirvâṇa; comme Burnouf, M. Oldenberg pense que, logiquement, la fin du bouddhisme ne peut guère être que le néant. Comme d'autres, il a constaté dans les textes une aversion visible d'en convenir, le désir de jouer sur les mots et de présenter des équivalents illusoires. Mais le premier il a su, sans s'arrêter à ces subterfuges, obtenir des textes la réponse vraie. Celle-ci est que le Buddha n'a rien enseigné à cet égard, que c'est là une des questions qu'il a expressément déclinées et réservées. Le Nirvâṇa mettra fin à la douleur et à la mort; c'est tout ce qu'il est permis de savoir. Demander au delà, c'est s'enquérir de vaine science. Tout ce morceau, écrit avec une rare délicatesse de touche, est un travail achevé, sur lequel il n'y aura plus à revenir.

J'arrive enfin aux points sur lesquels je suis obligé de me séparer de M. Oldenberg. Dès le début, son livre s'annonce comme la réfutation de celui de M. Senart. Il repousse absolument l'interprétation mythologique de la légende du Buddha, dans laquelle il pense reconnaître au contraire un novau solide de souvenirs historiques. Au fond pourtant, il n'en conserve pas autant qu'on pourrait le supposer d'abord. Il n'en retient guère que certaines données du commencement et de la fin, et en abandonne presque tout le milieu. Il aurait pu sans péril en abandonner encore davantage. Que Mâyâ, par exemple, la mère du Buddha, soit une figure absolument mythique, ne saurait faire doute à notre avis. M. Oldenberg montre que l'arbre de la Bodhi n'apparaît pas tout à fait de la même façon dans la forme la plus ancienne, selon lui, de la légende; qu'il y est associé moins étroitement avec l'assaut et la défaite de Màra. Cela touche en certains points la théorie de M. Senart, mais ne l'infirme pas. Qu'il y ait là simplement le souvenir d'un arbre au pied duquel le Buddha aurait médité, ne paraît s'accorder ni avec l'importance attachée à cet arbre et à d'autres semblables dans les textes, ni avec le rôle qu'on leur voit jouer dans les bas-reliefs [238] de Bharhut, aussi vieux peut-être qu'aucun des livres actuels du canon pâli. Mais je ne veux pas multiplier ces exemples. Si les divergences qui me séparent de M. Oldenberg ne portaient que sur l'authenticité plus ou moins grande de tel ou tel fait, elles ne vaudraient pas la peine d'être relevées. Mais elles portent plus loin. Elles impliquent, comme on va le voir, une vue sensiblement différente du développement du bouddhisme et de sa littérature.

Je disais tout à l'heure que M. Oldenberg abandonnait beaucoup de choses dans la vie du Buddha. Cette assertion n'est pas tout à fait juste. En réalité M. Oldenberg n'abandonne rien ou, plutôt, il n'abandonne que ce qui ne se trouve pas dans les livres du canon pâli. D'après lui, ces livres ne connaissent pas encore les mythes dont cette histoire s'est enrichie plus tard. Seuls ils sont anciens : ils touchent presque à l'époque du fondateur et, sous la simple réserve de leur caractère légendaire, ils nous donnent l'image fidèle, complète du bouddhisme primitif. Tout le reste est secondaire et sans valeur. Sans prétendre, même de loin, à la connaissance approfondie que M. Oldenberg possède de cette littérature, je crains qu'il n'y ait là beaucoup d'illusion. De ce que le Tipițaka ne s'arrête pas beaucoup à ce que M. Kern appelle le côté héroïque de la carrière du Buddha-soleil, à son existence de Bodhisatva; de ce qu'il ne s'y trouve aucun récit continu, de la façon du Lalitavistara, pour cette portion de sa vie, faut-il conclure que ces légendes si manifestement mythiques n'existaient point encore, quand on voit ces livres les effleurer si souvent? Est-il probable qu'à une époque où la religion n'était plus à se faire, où elle était faite, on ait su plusieurs choses si précises sur la patrie, la famille, les relations, les prédécesseurs du maître, et qu'on se soit résigné à n'en pas savoir davantage? J'ai indiqué tout à l'heure des éléments parfaitement mythiques dans le récit de M. Oldenberg, et j'aurais pu en étendre la liste. Ou'on retranche par exemple de la lutte de Dévadatta contre son maître les circonstances où M. Kern me semble avoir si bien reconnu les phases de l'éclipse lunaire, que restera-t-il de plus qu'un nom? Quant à la tentation de Mâra (on connaît déjà ses [239] armées), c'est peut-être parce qu'elle gene l'auteur, qu'il voudrait la remplacer par l'intervention du dieu Brahmà. A l'exemple de M. Kern, nous les retenons toutes deux et les expliquons l'une par l'autre. Pour d'autres détails, nous renvoyons le lecteur à M. Rhys Davids, qui partage la plupart des idées de M. Oldenberg, mais qui admet lui-même que, déjà dans ces livres, la personnalité du Buddha s'est plus ou moins fondue dans les figures mythiques du Mahapurusha et du roi Cakravartin. En général, si le canon pàli, pour une raison ou pour une autre, est sobre de mythes développés ou, ce qui pourrait bien être également vrai, s'il les présente plus uniformément et plus adroitement déguisés, il faut admettre d'autre part qu'il offre de singulières lacunes. Il y a là comme des amorces qui attendent quelque chose, des têtes de lignes qu'il faut prolonger et qui pourraient bien alors nous ramener droit à ce roman postérieur dont on veut se débarrasser.

Des considérations de ce genre n'auraient guère de valeur, si l'âge que M. Oldenberg revendique pour le canon pâli était solidement prouvé; s'il était démontré que la plus grande partie en remonte avant le concile de Vaiçali, au Ier siècle du Nirvana et qu'il était achevé, tel que nous l'avons, au temps d'Acoka. Mais qu'en est-il de cette démonstration ? Elle paraît bien faible en présence des témoignages qui nous parlent d'une longue tradition orale, absolument inadmissible pour un ensemble d'écrits pareils, ainsi que des divergences que présentent les deux collections du Nord et du Sud. Les édits d'Acoka ne contiennent aucune allusion à un code sacré. Une de ses inscriptions, il est vrai, cite des livres bouddhiques; mais elle paraît prouver précisément le contraire de la thèse de M. Oldenberg. Ce qui ressort, en effet, pour moi de l'inscription de Bhabra, c'est que le bouddhisme d'alors avait bien une littérature, mais point de canon. Que les textes mentionnés dans cette espèce de mandement royal aient été compris dans le Tipitaka actuel, je n'y contredis pas, bien qu'on ne les y ait pas encore identifiés d'une manière bien satisfaisante1. Mais, à coup sûr, ils n'étaient pas [240] encore codifiés comme ils le sont aujourd'hui. Quand cela s'est-il fait? Il est difficile de le dire. Peut-être sous Açoka. A Bharhut on trouve mentionné un certain Bodhirakhita Pañcanekâyâka (Cunningham, p. 142, nº 52), dont le surnom pourrait bien se rapporter aux cinq divisions de la Corbeille des Sûtras. Et, dans la suite encore, que de chances d'altération pour la collection! Pour le canon du Nord, on a bien été amené à supposer un nouveau remaniement sous Kanishka, près de trois siècles plus tard; et la destinée des livres du Sud, pour une longue période, n'est pas mieux garantie, jusqu'au moment où ils apparaissent à Ceylan, dans une langue plus jeune, qui n'est plus ce qu'elle prétend être, le mâgadhi (à peu près comme si nos évangiles étaient donnés pour des textes hébreux),

<sup>1.</sup> On en trouvera un exemple chez M. Oldenberg, qui traduit (p. 135) un de ces textes, les « Questions d'Upatishya ». Le titre donné dans l'inscription est peu précis et l'identification est loin d'être sûre. Le morceau est d'une belle et touchante simplicité. Si nous étions encore de bons juges des motifs qui ont pu déterminer les préférences du pieux empereur, je dirais que le texte paraît bien court et, peut-être, pas assez important, pour justifier une recommandation aussi spéciale.

et fixés par des commentaires dont l'histoire n'est pas non plus à l'abri de tout soupçon. Il reste donc sur toute cette question des doutes graves, qui ne permettent pas d'écarter simplement comme modernes les traditions, à bien des égards différentes, qui ont trouvé leur expression définitive dans des livres tels que le Lalitavistara.

Les caractères intrinsèques de cette collection ne peuvent que confirmer dans cette hésitation. S'il s'y trouve des morceaux anciens, ils sont comme noyés dans une masse terne, uniforme, où la religion est non seulement arrêtée jusque dans les moindres détails, mais où elle apparaît déjà comme pétrifiée. L'ensemble est une littérature de moines vivant dans un monde tout autre, et ruminant un passé dont ils sont éloignés d'une distance infinie. M. Oldenberg est un appréciateur trop fin pour n'avoir pas été frappé du caractère à la fois scolastique et vague de la plupart de ces récits, où se trouve si rarement la fraîcheur et la précision du souvenir immédiat. Il cherche à l'expliquer par le peu d'habileté des Hindous à saisir le caractère individuel, et par l'esprit qui a dû régner dans l'entourage du maître et des premiers [241] disciples, entourage où il ne faudrait pas chercher les scènes de l'Evangile, mais les habitudes d'une parishad hindoue, les discussions de l'école d'Origène plutôt que les entretiens de la Galilée. Il a écrit à ce sujet des pages charmantes, qui contiennent sans doute beaucoup de vérité, mais qui n'expliquent pas tout. Nous avons dans les Upanishads des morceaux qui nous transportent dans un milieu tout semblable, mais qui sont puisés, eux, aux sources vives. Qu'on les compare et qu'on juge. Et s'il est vrai que ni l'épopée, ni le théâtre hindous n'ont porté bien loin l'art de caractériser leurs personnages, ils savent du moins les faire agir et parler sensément, ce qui n'est pas toujours le cas ici. Où sont donc ici les sermons du Buddha? Même dans les morceaux d'une importance capitale, tels que la prédication de Bénarès, est-il possible de saisir l'écho d'un souvenir réel ? J'admets qu'on ait beaucoup ergoté dans l'intérieur du Samgha. Mais le bouddhisme s'est aussi répandu au dehors. Où trouverons-nous ce qu'il a pu dire aux masses?

C'est une réponse à cette question que me paraît fournir cette littérature tant décriée qu'on pourrait appeler l'épopée bouddhique, avec sa poésie à la fois riche et naîve et ses légendes si merveilleusement aptes à s'emparer de l'esprit du peuple. Ces livres, il

est vrai, nous ne les avons pas non plus dans leur forme originale. Dans le Nord déjà, d'où ils sont originaires, ils ont été odieusement affublés d'oripeaux et travestis en une langue prétendue savante, car il est dit que nulle part chez ce peuple, en quelque endroit qu'on vienne à jeter la sonde, celle-ci ne touchera le fond naturel. Ils n'en représentent pas moins un bouddhisme populaire, qu'il faut admettre à côté de la forme scolastique, aussi nécessairement qu'il faut admettre des religions populaires à côté du brahmanisme ritualiste et spéculatif; bouddhisme aussi vieux que l'autre qui n'aurait pu vivre sans lui, duquel il n'a certainement pas tout reçu et auquel il a dû, de son côté, donner quelque chose. Comme les religions de Çiva et 'de Krishna, il s'est alimenté directement à cet ensemble de vieux mythes que le védisme était loin d'avoir épuisé et qui constituait, avec une infinité de variantes, une sorte de biographie [242] divine préparée d'avance pour ces dieux sauveurs venant vivre au milieu des hommes. L'Église à son tour serait-elle restée fermée à ces mythes? Elle l'est restée si peu que, même dans le Sud, où elle semble avoir été organisée plus fortement, elle les a reçus presque sans modifications dans des livres accessoires, et qu'ils ont certainement réagi de très bonne heure et dans une mesure qu'il n'y a plus guère d'espoir de pouvoir déterminer, sur la rédaction du canon pâli lui-même. Quelquesunes des données essentielles et, par conséquent, des plus anciennes de la vie canonique du Buddha, n'ont pas une autre origine. Seulement, dans ces livres, elles sont ramenées uniformément à l'idéal monacal. Le dieu et le héros est redevenu l'ascète Gautama, à peu près comme, dans la Chândogya-Upanishad, Krishna, fils de Devakî, le Soleil fils de la Nuit, est devenu un simple docteur.

Pour me résumer, je crois donc qu'une explication purement évhémériste de la vie du Buddha est aussi inadmissible qu'une explication purement et systématiquement mythologique; que le mythe est un critérium trompeur pour établir le rapport chronologique des deux sortes de documents qui nous sont parvenus, parce qu'il n'en est aucun qui n'en soit plus ou moins pénétré; que rejeter, enfin, toute une portion de ces documents, c'est mutiler le bouddhisme même primitif et le rendre, comme religion, inexplicable. Dans le livre de M. Kern, c'est l'homme qui manque à cette histoire; dans celui de M. Oldenberg, c'est le dieu.

Ce serait me répéter que d'entrer dans le même détail à propos

du livre de M. Rhys Davids sur le bouddhisme! Les vues de l'auteur, en effet, ne diffèrent pas essentiellement (quelques divergences ont déjà été indiquées plus haut) de celles de M. Oldenberg et les limites du sujet y sont à peu de choses près les mêmes. C'est un beau livre, que tout le monde lira avec plaisir et profit, le spécialiste pour le moins autant que le general reader, mais qui se ressent un peu de son origine. L'exposition [243] oratoire a des exigences qui constituent une sorte de servitude, même pour le talent le plus consommé. A la lecture, la pensée de l'auteur gagnerait parfois à être plus condensée. Il y a aussi, par-ci par-là, des entraînements de langage. Les Upanishads, par exemple, sont qualifiées de verbiage. Quelle imprudence, de la part d'un traducteur des Suttas! Pour mieux faire saisir les caractères distinctifs du bouddhisme, il lui arrive parfois de les exagérer, et d'en représenter l'avènement comme un déplacement subit de l'axe de la pensée, bien que rien ne soit plus éloigné de son opinion véritable et que nul n'ait contribué plus que lui à y montrer pour ainsi dire le fruit mûr d'une évolution. Et c'est bien encore là, en effet, la doctrine fondamentale de son livre. Par contre, l'objet même de ces conférences l'invitait à embrasser un horizon plus large que le bouddhisme et, en s'élevant à des considérations générales sur la religion, à toucher à des problèmes bien autrement difficiles et redoutables. Il l'a fait avec beaucoup de science et de mesure et, ce qui vaut mieux encore, de modeste et ferme sincérité.

On ne trouvera ni science de première main, ni vues spéciales bien neuves, dans une autre série de lectures faites à Édimbourg, dans la vieille église de Saint-Giles, par le principal de l'Université de Glasgow, le révérend J. Caird <sup>2</sup>. Mais l'auteur, qui s'est familiarisé à un degré rare avec l'histoire générale des religions <sup>3</sup>, et qui est en outre un théologien distingué, s'est donné la peine de s'enquérir aux meilleures sources. On a dit souvent du mal de cette mode de conférences, et il n'en est pas dont on puisse faire

<sup>1.</sup> The Hibbert Lectures, 1881. Lectures on the Origin and Growth of Religion as illustrated by some points in the History of Indian Buddhism. By T. W. Rhys Davlds. London, 1881.

<sup>2.</sup> St-Giles Lectures. Second series. The Faiths of the world. Lectures I and II. Religions of India: Vedic Period, Brahmanism. Buddhism. By the Rev. John Caird, D. D. 2 fascic. Edinburgh, 1881.

<sup>3.</sup> M. Caird est l'auteur d'un ouvrage important sur cette matière: An Introduction to the Philosophy of Religion, Glasgow, 1880, où les vues de Hegel sont particulièrement l'objet d'une étude approfondie.

un pire abus. Celles de M. Caird ont réellement pour but d'instruire et elles le font, à leur manière, avec une haute autorité. Plus que d'autres peut-être, le spécialiste, à qui les arbres finissent parfois par cacher la forêt, fait bien de sortir de temps en temps du fourré et de voir ce que des hommes habitués à juger de haut [244] et qui vivent au grand air, pensent de l'objet habituel de ses travaux. Une autre série de leçons sur l'histoire comparée des religions, dont il a été plusieurs fois parlé déjà dans ce Bulletin, les Muir Lectures fondées par l'illustre indianiste M. J. Muir, et qui sont faites, également à Édimbourg, chaque année par M. le principal Fairbairn d'Airedale College, se sont détournées de l'Inde cette fois-ci, pour s'occuper des croyances de l'Égypte, de la Palestine et de Babylone 1.

Je suis obligé de glisser sur les autres publications relatives au bouddhisme, malgré l'importance de plusieurs d'entre elles. La maison Trübner a donné une nouvelle édition de la Vie de Buddha d'après les sources birmanes, de Mgr Bigandet <sup>2</sup>. On sait qu'il existe une bonne traduction française <sup>3</sup> de cet ouvrage consciencieux, qui fournit sur plusieurs points des renseignements qu'on chercherait vainement ailleurs. M. Senart a achevé la première série de ses belles études sur les inscriptions d'Açoka <sup>4</sup> si importantes pour l'histoire du bouddhisme et de l'Inde en général. Les textes étudiés dans cette première partie sont les édits dont on a plusieurs rédactions parallèles gravées sur rocher. Le même sujet a été repris par un savant indigène, d'une rare pénétration, le pandit Bhagwânlâl Indraji <sup>5</sup>, qui partage avec M. Senart l'honneur d'une de ses plus belles découvertes paléographiques, celle de la notation de l'r combiné avec une autre consonne dans le texte

<sup>1.</sup> Comptes rendus dans: The Scotsman, Edinburgh, nos des 10, 12, 14, 17, 19 et 21 janvier 1882. — Depuis que ces lignes ont été écrites, une mort inattendue a enlevé M. Muir aux lettres sanscrites et à ses nombreux amis. Les études d'histoire religieuse n'avaient point de patron plus zélé, de juge plus clairvoyant. La Revue, qu'il a honorée de son bienveillant appui dès le premier jour, est particulièrement sensible à la perte de ce grand savant, qui fut aussi un grand homme de bien.

<sup>2.</sup> The Life or Legend of Gaudama, the Buddha of the Burmese, with Annotations. By the right Rev. P. Bigandet, Bishop of Ramatha, Vicar-apostolic of Ava and Pegu. Third edition. 2 vol. London, 1881.

<sup>3.</sup> Par M. Victor Gauvain. Paris, 1878.

<sup>4. 4°</sup> et 5° articles, dans le Journal Asiatique, n° d'octobre-décembre 1880 et févriermars 1881. Aussi publié à part: Les Inscriptions de Piyadasi, par E. Senart, t. 1°, Les Quatorze Edits. Paris, 1881.

<sup>5.</sup> The Inscriptions of Açoka, ap. Indian Antiquary. April 1880.

de Girnâr. M. Hoernle a abordé l'interprétation, jusqu'ici fort en souffrance, des courtes mais nombreuses inscriptions de Bharhut, et il a savamment rectifié celle d'un texte épigraphique bouddhique [245] provenant de la vallée de l'Indus 1. Le général Cunningham a publié deux nouveaux volumes de Rapports sur ses campagnes archéologiques dans les provinces au sud et au nord du Gange? qui contiennent une masse de données nouvelles ou rectifiées, de fac-similés d'inscriptions, de reproductions exactes de monuments de toute sorte, où les débris du bouddhisme, comme d'habitude, occupent une grande place. C'est également à cette religion que se rapportent la plupart des documents recueillis dans le nouveau numéro de l'Archæological Survey of Western India 3, dirigé avec tant d'activité et d'intelligence par M. Burgess. Les fac-similés d'inscriptions publiés dans ce volume, surpassent comme exactitude et comme beauté d'exécution tout ce qui avait été produit jusqu'ici dans ce genre, du moins en ce qui concerne l'Inde. M. Beal a donné des informations en partie nouvelles sur les écoles qui ont divisé le bouddhisme septentrional, et sur les pèlerinages 4 nombreux entrepris pendant une longue suite de siècles par de pieux bouddhistes chinois au pays qui fut le berceau de la religion. M. Rockhill a communiqué à la Société orientale américaine une intéressante notice sur les caractères distinctifs de l'école bouddhique du Mahâyâna ou du Grand Véhicule<sup>5</sup>. Enfin, nous ne quitterons pas le bouddhisme sans du moins mentionner, ne serait-ce que pour son inspiration étrange, le poème consacré au Buddha par M. Arnold<sup>6</sup>. La critique anglaise a été unanime à en louer le mérite littéraire. C'est aussi le seul qu'on puisse lui reconnaître.

<sup>1.</sup> Readings from the Bhårhut Ståpa, ap. Indian Antiquary. April and September 1881. — Readings from the Arian Pali. Ibidem, November 1881.

<sup>2.</sup> Archæological Survey of India. Report of Tours in Bundelkhand and Malva in 1874-75 and 77. By Alexander Cunningham, vol. X. Calcutta, 1880. — Report of Tours in the Gangetic Provinces from Buduon to Bihar, in 1875-1876 and 1877-1878. Par le même, Calcutta, 1880.

<sup>3.</sup> Archæological Survey of Western India, n° 10. Inscriptions from the Cave-Temples of Western India, with descriptive notes, etc. By Jas. Burgess and Bhagwânlâl Indraji Pandit. Bombay, 1881.

<sup>4.</sup> The Eighteen Schools of Buddhism, ap. Indian Antiquary, November 1880. Buddhist Pilgrims from China to Iudia. Ibidem, July and September 1881.

<sup>5.</sup> Studies on the Mahayana or Great Vehicle school of Buddhism. Dans les Proceedings de la Société, mai 1881.

<sup>6.</sup> The Light of Asia or the Great Renunciation (Mahabhinishkramana). Being the Life and Teaching of Gautama, Prince of India and Founder of Buddhism (as told in verse by an Indian Buddhist). By Edwin Arnold. London, 1881, 6' édition.

[246] Pour le Jainisme, qui avait tant fait parler de lui ces dernières années, nous n'avons au contraire à enregistrer cette fois que la courte mais substantielle notice dans laquelle le pandit Bhagwân-lâl Indraji restitue à cette religion d'une façon définitive l'inscription Gupta de Kahâun <sup>1</sup>.

C'est à peine si je puis encore accorder un coup d'œil rapide aux travaux qui concernent la dernière période de cette longue histoire. Et pourtant que de faits qui mériteraient de nous arrêter dans cette Inde encore si large qui ne fut ni védique, ni bouddhiste, ni jaina et dans le sein de laquelle naquirent, vécurent et s'effacèrent pour renaître toutes ces religions confuses qu'on résume sous le nom d'hindouisme! A eux seuls, les neuf volumes compacts, dans lesquels M. Hunter? a condensé le vaste travail officiel, à peine achevé sous sa direction, de la description statistique en près de cent volumes de l'empire anglo-indien, fourniraient ample matière à discussion. Non seulement l'Inde religieuse contemporaine se trouve là disséquée et décrite par ordre alphabétique avec ses divisions infinies de race, de caste et de secte, avec ses cultes et ses usages locaux, ses ordres religieux, ses monuments, ses sanctuaires, ses fètes, et ses pèlerinages; mais dans une certaine mesure, l'enquête s'est étendue aussi au passé et l'histoire y vient éclairer la statistique. En fait de publications de textes et de traductions, nous avons à mentionner, dans la Bibliotheca Indica, l'achèvement du IIº volume de la grande compilation de Hemàdri, le Caturvargacintâmani<sup>3</sup>, une sorte d'encyclopédie de toutes les prescriptions religieuses que l'auteur (XIIIe siècle) a pu recueillir dans la littérature. L'édition du Vâyu-Purâna 4 n'a progressé que de deux fascicules. [247] Par contre, M. Tawney en a ajouté cinq à sa traduction du Kathâsaritsâgara 5, la grande collection de contes du poète cachemirien Somadeva.

<sup>1.</sup> The Kahaun Inscription of Skandagupta, ap. Indian Antiquary, May 1881.

<sup>2.</sup> The Imperial Gazetteer of India. W. W. Hunter, Director-general of Statistics to the Government of India, 9 vol. in-8, London, 1881.

<sup>3.</sup> Chaturvarya Chintâmani by Hemâdri. Edited by Pandita Yogeçvara Bhatṭachàrya and Pandita Kâmâkhyànâtha Tarkaratna. Vol. II, Vrata-Khanda, Part II. Calcutta, 1879. Part I, du vol. II, est de 1878. Le vol. I contenant le Dâna-Khanda est de 1873. En tout 36 fascicules. Du vol. III il y a un fascicule de paru.

<sup>4.</sup> The Vdyu-Purana a system of Hindu Mythology and Tradition. Edited by Rajendra-làla Mitra. Vol. I, fascic. VI, et vol. II, fascic. 1. Calcutta, 1881.

<sup>5.</sup> The Kathà Sarit Sågara or Ocean of the Streams of Story, translated from the Original Sanskrit by G. H. Tawney. Vol. I, fascic. V-VI et vol. II, fascic. I-III. Calcutta, 1:80-1881.

Dans le Journal de la Société Asiatique de Londres, M. Hale Wortham a traduit un curieux épisode du Mârkandeya-Purâna i, la légende du roi Hariccandra, dans laquelle il aurait bien pu reconnaître la version brahmanique d'une histoire célèbre chez les Bouddhistes, le Vessantarajataka. M. Holtzmann a continué ses intéressantes recherches sur les principales figures du Mahâbhâratu, par une étude du personnage d'Agastva?, une sorte d'apôtre des gentils du brahmanisme et le civilisateur mythique de l'Inde du Sud. En même temps il a repris avec des développements nouveaux la démonstration d'une hypothèse qu'il aura bien de la peine à faire accepter, à savoir que le grand poème est un remaniement krishnaite d'une œuvre bouddhique et qu'à l'origine il glorifiait les Kauravas, les réprouvés et les vaincus de la rédaction actuelle3. L'hypothèse, en partie déjà proposée jadis par l'oncle de l'auteur, feu Adolf Holtzmann, me semble aussi désespérée que celle d'une Iliade trovenne; mais elle est défendue par M. Holtzmann avec beaucoup de savoir et une incontestable habileté. En tout cas il faut lui savoir gré de revenir avec tant de persistance à l'étude d'un document trop délaissé et dont nous avons beaucoup à apprendre sur le passé religieux de l'Inde. C'est au contraire sur le terrain des religions populaires que nous conduisent des notices comme celles de MM. West et Raghunathji, la première sur les déesses mères<sup>4</sup>, ces figures [248] énigmatiques quand on essaie de les préciser, que chaque secte interprète à sa façon et qui, dans le Sud, se sont confondues avec des divinités dravidiennes; l'autre, sur les mendiants et crieurs de la rue de Bombay<sup>5</sup>, monde étrange de professions infimes réglées par des dévotions particulières, où se sont conservés bien des survivals et d'où plus d'une fois aussi sont sortis des mouvements religieux considérables.

Ce n'est pas une simple mention, mais une analyse étendue que

<sup>1.</sup> Translation of the Markandeya-Purana. Books VII-VIII. By the Rev. B. Hale Wortham, ap. Journ. of the R. As. Soc. of Gr. Brit. and Ireland. XIII p. 355.

<sup>2.</sup> Der heilige Agastya nach den Erzählungen des Mahabharata, von Adolf Holtzmann, ap. Zeitschr. der Deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. XXXIV, p. 589.

<sup>3.</sup> Ueber das alte indische Epos, von Dr. Adolf Holtzmann. Durlach, 1861. Publié comme programme du Progymnase de Durlach. Un premier travail sur le même sujet avait paru dans la Gazette de Carlsruhe.

<sup>4.</sup> The Divine Mothers or local Goddesses of India, by Major E. West, ap. Indian Antiquary, September 1881.

<sup>5.</sup> Bombay Beggars and Criers, by K. Raghanathji, ap. Indian Antiquary, October 1883-January 1882, 6 articles.

je voudrais pouvoir accorder au nouveau recueil d'Essais de M. Cust 1. L'auteur y déploie les mêmes qualités de fine observation, de vive et subtile fantaisie, de sympathie généreuse surtout pour les peuples de l'Inde que je signalais l'année dernière dans la précédente série. Plusieurs de ses morceaux. l'histoire d'Alexandre, celle de Râma, de Saint Paul, d'Açoka, de Nânak le fondateur de la religion des Sikhs, ont été écrits directement en vue du public indigène, afin de procurer un peu de saine nourriture à ces esprits déshérités, et ont été traduits dans plusieurs langues de l'Inde. Ce sont des modèles de littérature populaire. D'autres, tels que les articles sur les religions de l'Inde, sur la nation hindoue, sur la caste (une des choses les plus sensées qu'on ait écrites sur la matière 2), ont pour objet de combattre des préjugés et des préventions du public d'Europe, du public anglais surtout, et de lui faire aimer l'Inde et son peuple comme l'auteur les aime. On lira aussi avec intérêt les descriptions prises sur le vif qu'un indigène, M. Shib Chunder Bose, donne de la vie domestique des familles aisées de Calcutta<sup>3</sup>, de ces intérieurs où l'Européen ne [249] pénètre jamais, où la femme hindoue règne en souveraine avec ses superstitions et sa prodigieuseignorance, et où se décide pourtant en grande partie l'avenir de la nation. L'auteur, qui est plein d'excellentes intentions pour le relèvement de son peuple, ne se dit pas chrétien; mais il paraît l'être, à moins qu'il n'appartienne à une des nuances avancées du Bràhmasamaj. Sur le Brâhmasamaj même, notamment sur les dernières scissions survenues au sein de ce parti réformateur, nous devons une excellente notice à M. Monier Williams 4, dont on connaît les persévérants efforts pour établir des rapports personnels et un échange d'idées plus actif entre l'Inde et l'Occident. Il s'est passé là des faits regrettables, comme un retour vers la doctrine hindoue de l'autorité

<sup>1.</sup> Pictures of Indian Life, Sketched with the pen from 1852 to 1881, by Robert Needham Cust. with Maps. London, 1881.

<sup>2.</sup> Cet excellent morceau, légèrement remanié et suivi d'un autre d'égale valeur sur le même sujet, vient d'ètre publié à part sous le titre: Essay on the National Custom of British India known as Caste, Varna or Jaty. By Robert Needham Cust. Part I, Caste in the World. Part II, Caste in the Christian Church. London, 1881.

<sup>3.</sup> The Hindoos as they are, a Description of the Manners, Customs and Inner Life of Hindoo Society in Bengal, by Shib Chunder Bose, with a Prefatory note by the Rev. W. Hastie, Principal of the General Assembly's Institution, Calcutta. London and Calcutta, 1881

<sup>4.</sup> Indian Theistic Reformers, by professor Monier Williams, ap. Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Brit. and Ireland, vol. XIII, p. 1 et le Supplément, ibidem, p. 281.

surnaturelle et infaillible du guru, et c'est précisément dans la fraction la plus radicale du parti novateur, que se manifeste ce curieux phénomène d'atavisme. D'une autre tentative de réforme, mais celle-ci purement hindoue, ne devant rien à l'Occident et dont la destinée a été bien autrement singulière et dramatique, le mouvement religieux d'où est sortie la nation sikh, nous avons une monographie du plus grand mérite, due à la plume compé tente de M. Trumpp<sup>1</sup>.

A ces publications, il faut en ajouter d'autres où l'hindouisme est étudié en quelque sorte à sa périphérie et dans son action au dehors, M. Rehatsek a repris, après Reinaud et Lassen, l'examen des notions qu'a eues, de l'Inde et de ses religions, l'ancien monde musulman<sup>2</sup>. La forme qu'y ont revêtue les doctrines de provenance apparemment hindoue de la métempsycose et des incarnations divines, fait l'objet d'un autre mémoire 3. Plus près de nous, une des tentatives les plus curieuses de concilier le génie si différent des deux races et des deux religions, le dessein d'une [230] réforme unitaire concu par l'empereur Akbar, a perdu l'historien gu'elle semblait avoir trouvé en M. le comte de Noer. De son œuvre interrompue par la mort, il ne reste qu'un début qu'on devait croire plein de promesses 4. Du côté opposé, vers l'Extrême-Orient, M. Maxwell a étudié la survivance de mythes ariens dans les traditions malaises 5. M. van der Tuuk a suivi la civilisation hindoue dans l'Archipel, à Java, à Bali, à Lumbok 6, où la littérature kawi a conservé de celle de l'Inde des copies plus ou moins fidèles qui, sans doute, n'ont pas dit le dernier mot de ce qu'elles peuvent nous apprendre sur le compte des originaux. M. Kern, qui connaît si bien ces parages, est allé la retrouver plus loin

<sup>1.</sup> Die Religion der Sikhs, nach den Quellen dargestellt, von Ernst Trumpp, Leipzig, 1881.

<sup>2.</sup> Early Moslem Accounts of the Hindu Religion, by E. Rehatsek, ap. Journ. of the Bombay Br. of the Roy. As., vol. XIV, p. 29.

<sup>3.</sup> The Doctrines of Metempsychosis and Incarnation among nine Heretic Muhammadan Sects... by E. Rehatsek. Ibidem, p. 418.

<sup>4.</sup> Kaiser Akbar, Ein Versuch über die Geschichte Indiens im sechzehnten Jarhundert, von Graf F. A. von Noer. 1te and 2te Lieferung. Leiden, 1880-1881.

<sup>5.</sup> An Account of the Malay "Chiri" a Sanskrit Formula, Aryan Mythology in Malay Traditions. — Two Malay Myths: the Princess of the Foam, and the Raja of the Bamboo, by W. C. Maxwell, ap. Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Brit. and Ireland, vol. XIII, pp. 80, 399 et 498.

<sup>6.</sup> Notes on the Kawi Language and Literature, by Dr. H. N. van der Tauk (Communicated by Dr. Rost), ap. Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Brit. and Ireland, vol. XIII, pp. 42 et 584.

encore, à Bornéo, où des inscriptions en pur sanscrit attestent la présence de brahmanes et la célébration de sacrifices brahmaniques 1. Auparavant déjà, à l'aide d'inscriptions rapportées par des explorateurs français, le même savant avait établi que, dès le VIIIº siècle, le brahmanisme avait pris possession du bassin inférieur du Mékong sur le continent opposé et que la religion de Civa y avait précédé le bouddhisme 2. Ces faits, sur lesquels il est revenu depuis et encore tout récemment 3, viennent d'être confirmés et précisés par M. Aymonier, au moyen de nouveaux documents épigraphiques en vieux khmer et en sanscrit, dont il a soumis des spécimens à l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres 4. Pour les textes en langue sanscrite, M. Aymonier [231] s'est assuré la collaboration de M. Bergaigne, dont le prochain cahier du Journal Asiatique contiendra un premier travail sur une curieuse dédicace çivaïte de l'an 1054. La mission dont il vient d'être chargé par le gouvernement français, de recueillir les monuments semblables encore subsistants au Cambodge, ne peut manquer d'être féconde en nouvelles découvertes sur ce domaine encore si peu exploré. Mais, dès maintenant, il y a là un ensemble de faits appuyés non sur de vagues traditions, mais sur des documents précis, irrécusables, qui infirme singulièrement l'opinion accréditée que l'Inde ne s'est répandue au dehors que par le bouddhisme. L'existence de ces colonies lointaines par delà « l'eau noire » témoigne chez les brahmanes d'un esprit d'entreprise et d'aventure dont on ne les soupçonnait pas capables, et nous porte à croire que, s'ils ont laissé si peu de traces de leur action dans l'Asie antérieure, la cause en doit être cherchée moins dans leurs habitudes de réclusion et leur faible tendance au prosélytisme, que dans les barrières infranchissables que leur opposaient de ce côté des circonstances historiques toutes différentes, des religions plus compactes, des organismes politiques d'une grande solidité et une culture nationale à bien des égards supérieure à la leur. Enfin, ce n'est pas sortir du chapitre des influences de l'Inde au dehors, que de mentionner un travail où M. Paul Regnaud a fait justice des extra-

<sup>1.</sup> Over de Opschriften uit Kætei in Verband met de Geschiedenis van het Schrift in den indischen Archipel. Extrait des Mededeclingen de l'Académie des sciences d'Amsterdam, section des Lettres, 2 série, part. M. Amsterdam, 1882.

<sup>2.</sup> Opschriften op oude Bowwerken in Kambodja. Leiden, 1879.

<sup>3.</sup> Dans les Annales de l'Extrême-Orient, mai-septembre 1880 et janvier 1882. Cf. un article de M. Lorgeau, ibidem, août 1880.

<sup>4.</sup> Dans la séance du 9 décembre : voir Revue critique du 19 décembre 1881, p. 500.

vagantes élucubrations de M. Jacolliot 1. Chose triste à dire, en s'acquittant de cette ingrate besogne, M. Regnaud a fait œuvre utile.

Qu'il me soit permis, pour finir, de dire un mot de la traduction anglaise que la maison Trübner a publiée de mon esquisse des religions de l'Inde <sup>2</sup>. Le texte, à très peu de chose près, est resté le même. Mais les notes ont été considérablement augmentées et, par là, le livre a été non seulement mis au courant en ce qui concerne la bibliographie, mais aussi rendu matériellement plus [232] complet. Dans la Préface, j'ai essayé de préciser mes vues sur plusieurs points du développement religieux de l'Inde, au sujet desquels je m'étais d'abord et à dessein imposé une grande réserve.

## NOTE RECTIFICATIVE

Dans une note de la précédente livraison, p. 325 [=116], j'ai imputé à la direction des Annales du Musée Guimet les fautes nombreuses qui se sont glissées dans la traduction par M. Feer des analyses de Csoma de Körös. J'avais cru comprendre, en effet, que les feuilles avaient été tirées sans l'autorisation du traducteur et que celui-ci avait été réduit à ajouter les corrections à son travail déjà imprimé. Le fait est absolument inexact. Les épreuves ont été régulièrement et libéralement mises à la disposition du traducteur. C'est M. Feer lui-même qui, pour des raisons dans lesquelles je n'ai pas à entrer ici, n'en a pas demandé assez et, de guerre las, a jugé préférable d'introduire ses corrections en bloc, par le moyen d'un Erratum. Comme je dois accepter la responsabilité de ce regrettable malentendu, je tiens à le réparer de mon mieux. Pour le reste, je ne puis que maintenir ce que j'ai dit dans ma note.

<sup>1.</sup> Une Mystification scientifique. Les ouvrages de M. Jacolliot sur l'Inde ancienne. Extrait de la Revue Lyonnaise, 1, janvier-juin 1881.

<sup>2.</sup> The Religions of India, by A. Barth. Authorised translation by Rev. J. Wood. London, 1882.

## IV. — BULLETIN DE 1885

(Revue de l'Histoire des religions, t. XI, p. 37 et ss.)

[37] En reprenant la série de ces Bulletins après un intervalle de trois années, nous nous trouvons en présence d'une triple moisson. Le simple relevé bibliographique des travaux dont les religions de l'Inde ont été l'objet pendant ce laps de temps, fournirait à lui seul la matière d'un article étendu. Aussi l'analyse et l'appréciation critique devront-elles se renfermer dans d'étroites limites si nous voulons conserver à ces comptes rendus leur caractère de revues d'ensemble relativement complètes, aussi complètes du moins que peut l'être un travail de ce genre entrepris sans collaboration sur un domaine aussi fécond et aussi étendu. Nous essaierons pourtant de préciser la portée des publications les plus importantes, soit par leur valeur propre, soit par l'intérêt général des questions qu'elles soulèvent. Pour celles dont l'objet est plus spécial, et dans le nombre il y en a d'excellentes, il faudra nous borner la plupart du temps à une sèche énumération. Comme dans les précédents Bulletins, il ne sera question dans celui-ci, sauf indication contraire, que des travaux que j'ai pu examiner directement. Au point de vue purement bibliographique et en recueillant des titres de seconde main, on arriverait facilement à doubler et à tripler la liste.

M. Bergaigne a achevé son grand ouvrage sur le Rig [38] Veda<sup>1</sup>, dont le I<sup>er</sup> volume a été signalé dans le Bulletin de 1880 (vol. I, p. 244). Je n'ai rien à changer aux termes par lesquels j'essayais alors de caractériser cette œuvre remarquable après inspection

<sup>1.</sup> Abel Bergaigne, la Religion védique d'après les hymnes du Rig-Veda. 3 vol. in-8. Paris, 1878-1883.

d'une seule de ses parties; car, bien que publiées à de longs intervalles, elle est de celles où tout se tient, parce que tout v relève d'une seule et même pensée maîtresse. Pour bien apprécier cette œuvre, il faut, jusqu'à un certain point, faire abstraction du titre. Ce n'est point à proprement parler une exposition de la religion védique. Même avec la restriction indiquée dans le titre, une pareille exposition ne pourrait pas ne pas tenir compte des autres Vedas. Elle exigerait aussi un certain élément historique, quelques aperçus sur la chronologie des idées védiques et sur le milieu dans lequel elles se sont développées. Non que je reproche à l'auteur d'avoir négligé ces questions; il les a écartées à dessein et, à son point de vue, il a eu raison de le faire. Je constate seulement que, dans une exposition d'une pareille étendue, il n'aurait pas pu s'en désintéresser à ce point. Il n'eût pas manqué de donner un fond au tableau, d'y introduire cette perspective et cette exactitude de proportion qui font un peu défaut dans ce livre, où tout paraît en quelque sorte sur le même plan et où ce ne sont pas toujours les éléments les plus importants au point de vue historique et religieux, que l'auteur a eu le plus à cœur. C'est que M. B. nous a donné quelque chose de bien autrement utile, de bien autrement nécessaire qu'une exposition de la religion védique. Son livre, auquel il faut joindre maintenant les essais de lexicographie védique de l'auteur, est en réalité, sous forme analytique, un commentaire exégétique du Rigveda, destiné à en remanier dans une large mesure le lexique et à en renouveler dans une mesure non moins large l'interprétation. Dans cette reprise en sous-œuvre de tout l'édifice, la partie à laquelle M. B. touche le moins, est celle de l'étymologie [39] pure, qui en est en effet la moins contestable. Il ne s'ingénie que rarement à trouver aux mots une origine entièrement nouvelle<sup>2</sup>, se bornant en général à choisir avec circonspection parmi les résultats de la linguistique contemporaine. Son travail est avant tout philologique. Il opère sur les mots et sur les formules dans lesquelles ces mots paraissent et, par des rappro-

<sup>1.</sup> Abel Bergaigne, Etudes sur le le rique du Rig-Veda, dans le Journal Asiatique, vol. II, p. 468 (1883); III, 188, 518; IV, 169, 462 (1884).

<sup>2.</sup> Quand il le fait, il ne me paraît pas toujours avoir la main heureuse. Ainsi, je ne puis accepter l'étymologie qu'il propose de sari et de ari (dans le sens favorable). Des communautés où l'on fait profession de pauvreté, ont bien pu se qualifier de bhiksha, de mendiant; mais il me faudrait une preuve directe pour admettre que les prètres védiques se soient jamais donné à eux-mêmes ou aient accepté d'autrui la qualification de « sans avoir » ou de « ceux qui ne donnent pas ».

chements poursuivis avec une patience, une rigueur et une sagacité vraiment admirables, il s'applique à éliminer les à peu près, les fausses nuances, les acceptions gratuites et à circonscrire dans les limites les plus précises la valeur exacte des expressions. A côté d'une faculté de combinaison parfois un peu subtile et d'un sens en quelque sorte inné pour pénétrer dans les replis les plus cachés d'une locution, ce qui frappe le plus, chez lui, c'est la franchise absolue de la méthode. M. B. s'interdit aussi sévèrement à lui-même qu'il les dépiste chez les autres, les procédés de cet art dangereux qui consiste à donner bonne apparence aux textes en leur faisant une douce violence, à atténuer par une suite de concessions arbitraires ce qu'ils peuvent avoir d'étrange et à résoudre les difficultés en les voilant. Une fois qu'il s'est arrêté au sens d'une expression, il le retient honnêtement à travers les métaphores les plus hardies, les plus bizarres à notre sentiment et ne l'abandonne, à défaut de raisons probantes, que devant une impossibilité bien démontrée. La question, dans ces cas, est de savoir où commence l'impossibilité dans le Veda, et j'avoue que M. B. me semble parfois en reporter bien loin la limite. Ainsi, de ce que arvan signifie cheval, je ne me croirais pas tenu, comme M. B. et, avant lui, Wilson, à traduire anarvan par « qui est sans cheval », quand il s'agit de dieux qui n'apparaissent [40] presque jamais sans leurs attelages. En présence des traces non équivoques qu'a laissées la racine ar dans le sens de « blesser, offenser », je m'inclinerais volontiers devant la tradition indigène, qui explique ce mot par « irrésistible, que nul n'affronte ». Dans bien des cas aussi, où M. B. attribue la métaphore au poète, je crois que celle-ci a pu fort bien appartenir à la langue même; que go (vache), par exemple, était dans le répertoire poétique un des noms du lait. A appliquer avec cette rigueur une méthode à laquelle ne résisterait pas toujours la prose la plus sobre, on risque d'augmenter encore ce que M. B. appelle le galimatias du Veda et, ce qui est plus fàcheux, d'y introduire un bagage supplémentaire de subtilités mystiques, dont il n'est déjà que trop pourvu. C'est du reste ce que M. B. sent parfaitement. Il avoue lui-même que, dans cette œuvre de réaction, comme il l'appelle, contre les procédés reçus, il a dû plus d'une fois dépasser le but. Mais il ajoute que cette réaction était nécessaire et, comme j'en suis aussi persuadé que lui, je ne puis que lui savoir gré d'avancer encore là même où je ne me sens plus le courage de le suivre.

M. Bergaigne opère sur les formules presque avec la même

rigueur que sur les mots, et c'est ici surtout que je dois accentuer mes réserves. Un mot est quelque chose de limité et de solide, dont l'imagination la plus fantaisiste ne peut abuser que jusqu'à un certain point. Une formule est un produit complexe et infiniment plus flottant, dont on peut faire à peu près tout ce qu'on veut. Le Veda, comme toute œuvre foncièrement collective, est plein de ces formules et, dès le commencement des études védiques, on v a vu avec raison un des principaux facteurs de l'interprétation : l'essentiel est de n'en point être la dupe. Quand on voit ce que ces formules deviennent dans les autres Vedas, avec quelle liberté elles y sont altérées, substituées les unes aux autres comme des quantités en quelque sorte indifférentes, on est d'abord surpris et on se dit que ces gens-là remanient à tort et à travers un vieux fond [41] qu'ils ne comprennent plus. Mais il suffit d'un retour, pour voir qu'il en est déjà de même dans le Rigveda. Les rishis usent et abusent de ces rengaines consacrées; ils jouent avec elles; elles sont le jargon mystique, le patois de Chanaan de l'époque. Aussi, plus une association de mots est chez eux fréquente, moins elle est précise. Ajoutez que l'origine de ces formules a pu être d'un puéril à défier toute sagacité moderne; ajoutez encore les vicissitudes auxquelles a été exposé le texte, les altérations qu'il a certainement subies, comme l'atteste a priori la diversité des çàkhàs, la tendance enfin à confondre les dieux et à dire de l'un ce qui a été dit d'un autre, et il apparaîtra clairement combien on a ici de raisons de se défier, si on ne veut pas s'exposer à prendre pour des concepts réels de simples habitudes verbales. Or je trouve que, sous ce rapport, M. B. ne s'est pas assez défié. J'admire son industrie à rassembler les formules et les locutions, son ingéniosité à les combiner et la sagacité rare avec laquelle il a su très souvent leur arracher leur secret 1: mais souvent aussi elles l'ont séduit et lui ont fait làcher la proie pour l'ombre. Ce sont en grande partie des formules qui l'ont conduit à donner une importance, selon moi fort exagérée, à tout cet appareil de physique et de cosmographie sexuelles; au rôle des nombres dans le Veda; aux rapports qu'il trouve entre Agni et Manu, Agni et Vishnu, Soma et le soleil; à la conception, très vraie à condition qu'elle n'en vienne pas à étouffer toute autre, du sacrifice considéré comme la représentation des

<sup>1.</sup> Voir, par exemple, l'usage heureux qu'il en a fait dans son étude des personnages semi-historiques, tels que Sudàs. Tout le morceau est un modèle achevé de discussion fine et prudente.

phénomènes de la nature. C'est de ce long commerce avec les formules qu'il a contracté une prédilection inquiétante pour les solutions paradoxales, et leur influence n'est pas pour peu de chose non plus dans cet esprit de systématisation excessive qui domine tout l'ouvrage, qui en a inspiré l'ordonnance et qui a conduit, par exemple, M. B. à distinguer une classe de dieux sacrificateurs et à gâter, je ne trouve pas d'autre mot, sa belle étude sur les dieux souverains par sa [42] théorie des dieux pères. Le père bien authentique d'un dieu de premier ordre ne peut être qu'un roi déchu, par conséquent, méchant. Mais il n'y a point de paternité semblable dans le Veda, ou, du moins, elle y est soigneusement voilée: Kronos et Ouranos v sont anonymes. Le dieu père par excellence, Dyaus, le Ciel, n'est pas conçu comme mauvais pour cela. Varuna est père au même titre que Mitra, le dieu éminemment bon, et cette paternité, certainement fort ancienne, mais d'ordre secondaire comme les paternités multiples de Zeus, est sans rapport avec le côté sévère de sa divinité. J'en dirai autant de la paternité de Rudra : n'impliquant aucune déchéance, elle n'a rien à voir avec son caractère de dieu redoutable.

Mais il est temps que je me sépare de cette œuvre remarquable, s'il doit être question encore d'autre chose dans ce Bulletin. En résumé, sans adopter entièrement le lexique de M. Bergaigne, je ne puis qu'approuver sa manière de traduire, parce qu'elle est, après tout, la méthode ne concédant rien à la fantaisie, et qu'elle dénonce à chaque ligne les difficultés qui s'opposent encore à l'intelligence de ces vieux documents. Je suis moins d'accord avec lui sur l'interprétation générale. Mais, même à ce point de vue, sa manière de concevoir l'esprit du Veda est celle qui, parmi toutes, se rapproche le plus de mes propres idées. Pour ne pas me ranger de son côté dans le débat soulevé par son livre, il me faudrait oublier les protestations que j'élevais, il y a plus de douze ans déjà, contre le Veda poétiquement naïf et raisonnable qui nous venait d'Allemagne.

Le livre de M. Bergaigne est le commentaire analytique d'un texte qu'il s'agit de traduire: le commentaire de M. Ludwig est un recueil de notes et de documents à l'appui d'une traduction déjà faite et qui, par sa date d'achèvement (1876), n'est pas du ressort de ce Bulletin. Je pourrais donc me borner à mentionner le deuxième et dernier volume de ce commentaire<sup>1</sup>, qui, par sa nature même,

<sup>1.</sup> Alfred Ludwig, Commentar zur Rigveda Uebersetzung. II. Theil. Zu dem zweiten

échappe à l'analyse, et à [43] référer à ce qui a été dit du premier volume dans le précédent compte rendu, si je ne me crovais tenu de rendre hommage une fois de plus au savoir étendu et minutieux qui se trouve accumulé dans ces recherches. M. L. est un novateur, comme M. Bergaigne et, pourtant, leurs ouvrages sont, à bien des égards, le contre-pied l'un de l'autre. Malgré sa prédilection pour une littéralité souvent excessive, le premier ne traduit pas avec la méthode inflexible du second : il se décide plus souvent d'après les convenances du cas particulier et il a même, de ce chef, de brusques détours, qui dépassent en fait de liberté tout ce qu'on s'était permis jusqu'à ce jour. Par contre, on trouve chez lui cette connaissance approfondie, immédiate, des autres branches de la littérature védique, dont l'absence est parfois trop sensible chez M. Bergaigne. Son commentaire, qui est la partie la plus méritoire de l'ouvrage, est sous ce rapport une véritable mine de renseignements puisés aux sources, et où il n'y a rien à reprendre qu'un excès de richesses. Le lecteur, qui se sent comme perdu au milieu de cet encombrement, est trop souvent obligé de se dire que l'auteur eût, en somme, plus donné, s'il s'était appliqué davantage à choisir. Le volume se termine par une appréciation de l'éthique du Veda considérée dans son action sur la vie de l'individu et de la nation en général1.

Dans une série d'acticles que je ne puis caractériser dans l'ensemble, parce que je n'en connais que le début, M. Colinet a étudié la conception de la divinité dans le Rigveda<sup>2</sup>. Il est frappé du caractère absolu que les Hymmes reconnaissent aux dieux, même à ceux qui, comme Agni et Soma, sont liés par le rapport le plus intime à des objets sensibles, au point de [44] se confondre souvent avec eux. L'observation est juste: peu importe que ce caractère ne soit pas constant; que ces dieux s'engendrent entre eux, se commandent et se pénètrent réciproquement; qu'il soit au pouvoir de l'homme de leur faire du mal et du bien: il suffit que ce caractère leur soit reconnu une fois, pour qu'il existe. Tout aussi juste est

Bande der Uebersetzung. Prague et Leipzig, 1883. Le volume est le 5° de l'ouvrage complet.

<sup>1.</sup> La même question, mais dans un sens plus théologique et sans sortir pour l'Inde des limites du Rigveda, a été traitée par M. A. Holtzman: Sünde und Sühne in den Rigvedahymnen und den Psalmen, dans la Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft, t. XV, 1 (1884).

<sup>2.</sup> Ph. Colinet, la Divinité personnelle dans l'Inde, dans Le Muséon, t. 11, p. 127 (1884).

l'observation que ce caractère ne s'explique pas par l'anthropomorphisme pur, ou, pour employer un terme que d'autres préfèrent, par le pur animisme; mais qu'il convient, en présence surtout de personnalités bien plus dégagées du monde sensible, telles que Indra et Varuna, d'y joindre des notions transcendantes, une conception plus ou moins vague de la divinité comme étant au-dessus et en dehors du monde. D'où viennent ces notions? Comment faut-il, dans le plus lointain passé, se représenter l'action de ces deux facteurs, d'un côté l'induction sensible, d'autre part la raison pure? J'imagine, pour mon compte, qu'ils ont été confusément à l'œuvre l'un et l'autre, depuis les premiers jours, comme ils le sont encore actuellement. Mais je doute que ce soit là l'avis de M. C. Ce dont je suis persuadé par contre, c'est que le Veda, pas plus que tout autre document du reste, ne nous fera faire un pas décisif vers la solution du problème. Nous sommes si loin des origines de la conscience humaine dans ce livre, qu'autant vaudrait s'adresser à un de nos contemporains, que de l'interroger à cet égard. La question d'archéologie devient ici forcément une question de spéculation, et c'est le chemin qu'elle paraît aussi avoir pris chez M. C., puisqu'il avertit que, pour la suite, « les documents posi-« tifs faisant défaut, il sera nécessaire de recourir à l'observation « de la marche de l'esprit humain en général, et de vérifier ensuite « nos conclusions par l'examen des textes védiques ». Les textes sont peu gênants en pareille matière. Ce qui est difficile, c'est, par l'observation de cette « marche de l'esprit humain en général », d'en découvrir le point de départ, à supposer qu'on ne le connaisse pas déjà, et surtout de le faire voir de la même façon à ceux qui, sur certaines matières, ne pensent pas comme nous. Malgré le talent et la conscience [45] que M. C. apporte dans ses recherches, je doute que, sur ce point, il ait réussi mieux que d'autres, à contenter, comme on dit, tout le monde et son père.

M. C. m'ayant adressé au début de son travail quelques objections au sujet du caractère sacerdotal, nullement populaire que je suis obligé de reconnaître au Veda<sup>1</sup>, je lui dois quelques mots d'explications, afin d'éviter tout malentendu. Je ne vois dans le Veda rien qui ressemble à une doctrine secrète, à une religion s'entourant de mystère. Ce que je prétends, le voici : c'est qu'il y

<sup>1.</sup> Les objections de M. C. portent sur ce que j'ai dit à ce sujet dans la préface de The Religions of India.

a dans ce livre une doctrine, ou plutôt des prétentions à une doctrine raffinée, à une sorte de gnose, qui en pénètre toutes les parties et que nous ne sommes pas autorisés à supposer chez le grand nombre. Que le fait d'avoir adoré les mêmes dieux que ses prêtres et d'avoir cru à l'efficacité du même culte, ne permet pas de préjuger des notions ni des sentiments de ce grand nombre. Que ce qu'on a appelé hénothéisme, la tendance non seulement à subordonner à tour de rôle tous les dieux à un seul dieu, qui n'en devient pas plus tangible pour cela, tant s'en faut, mais encore et surtout à les faire rentrer en quelque sorte les uns dans les autres comme de pures abstractions, sans substance ni personnalité, ne saurait être admis purement et simplement comme un trait de la conscience populaire. Que pour celle-ci, ces dieux, qui après tout ne sont pas des abstractions, ont dù être l'objet de représentations bien autrement concrètes et résistantes; qu'on devait, aussi bien qu'ailleurs, savoir sur leur compte une infinité d'histoires : qu'ils avaient leurs biographies, et qu'au lieu de répéter que, dans le Veda, la physionomie des dieux n'est pas encore bien arrêtée, on devrait renverser les termes et dire qu'elle ne l'est déjà plus. Qu'il y a tout lieu de croire que bien des traits essentiels de la vie religieuse du peuple ne sont pas représentés dans ces chants, qui ne nous ont été conservés, après tout, qu'à l'état de sélection, de liturgie d'une religion décidément aristocratique et sacerdotale. Que le culte [46] domestique, par exemple, sans doute parce que les Brâhmanas s'en occupent à peine, y est pauvrement relégué dans une sorte d'appendice. Qu'il a dù forcement y avoir des diversités de tribu à tribu : que les superstitions locales, le culte des esprits mauvais avec toutes les pratiques qui s'y rattachent, ont dù tenir une place bien autrement grande que ne le feraient croire les rares allusions qu'v font les rishis; que l'argument, telle chose ne se trouve pas dans le Veda, donc elle n'existait pas à l'époque du Veda, est un argument téméraire, et que l'image d'un « peuple védique », qu'on a plus d'une fois prétendu dégager de documents pareils, a toutes les chances du monde d'être l'image d'un peuple idéal. Ce qui surprend, c'est que le style à lui seul n'ait pas donné l'éveil, avec sa phraséologie qui sent l'école, avec ses réticences, ses allusions obscures, auxquelles le grand nombre pouvait bien acquiescer par force d'habitude, mais auxquelles il ne devait guère entendre plus que nous. Car la plupart des traits que nous venons de résumer ne sont pas choses rares et particulières au Veda. Ils sont communs plus ou moins à toutes les littératures religieuses, sans en excepter les nôtres, en dépit du catéchisme. Ils se répètent notamment avec une fatigante monotonie d'un bout à l'autre dans celles de l'Inde et là, on ne s'y est jamais mépris. Si on ne les a pas vus dans le Veda, c'est qu'on n'a pas voulu les voir. On aurait cru blasphémer en reconnaissant qu'il y a beaucoup de routine professionnelle dans ces « naïves effusions des premiers pères de notre race ». N'était-on pas placé là au point d'origine en quelque sorte du chemin royal de la pensée aryenne? Peut-être finira-t-on par avouer que parfois ce chemin ressemble déjà singulièrement à une impasse!.

[47] M. de Bradke s'est renfermé dans des limites plus nettement définies. Il a étudié en philologue et en historien les problèmes qui se rattachent au vieux nom divin d'Asura<sup>2</sup>, et sa monographie comptera parmi ce qui a été écrit de meilleur sur cette question intéressante entre toutes par les perspectives qu'elle ouvre sur le passé religieux le plus lointain de l'Inde et de l'Iran. Sans se prononcer sur l'étymologie du mot, il admet, avec M. Darmesteter, la signification de « maître, seigneur ». Épithète, à l'origine, de l'ancien dieu suprême des tribus indo-européennes, c'est-à-dire de Dyaus pitar, le Ciel, père des dieux et des hommes, asura est devenu dans l'Iran le nom du successeur plus ou moins révolutionnaire de Dyaus, Ahura Mazdà, tandis que dans l'Inde, il est tombé en partage entre les devas, les héritiers légitimes du vieux souverain. Mais, à côté de ceux-ci, les plus anciens documents de l'Inde connaissent déjà des asuras « ennemis des dieux », et c'est à ces derniers que le nom, par suite d'une lente évolution, est resté à titre définitif. M. de B. voit dans ce fait le contre-coup de la réforme iranienne, la réponse en quelque sorte de l'Inde à la déchéance prononcée par

<sup>1.</sup> Dans un ouvrage dont il sera question plus loin (India What can it teach us?) M. Max Müller a pris également à partie ceux qui nient le caractère populaire du Veda. Il leur demande s'ils savent ce qu'ils veulent dire, et leur objecte qu'on pourrait en soutenir autant des livres de l'Ancien Testament et des poèmes homériques. M. Max Müller ne nomme personne et je n'ai pas la présomption de croire qu'il a voulu s'en prendre à moi chétif. Mais, comme je pense avoir été le premier à avancer cette hérésie, je prends, à tout risque, l'observation à mon compte et je réponds, quant à la demande: que j'y tâche: quant à l'objection: que tout ce que je souhaite, c'est qu'on consente à traiter le Veda comme on traite la Bible et Homère, où l'on a appris à distinguer entre la conscience d'Israël et celle des prophètes, entre la poétique en usage à la cour des anactes et les religions des permistres de la Grèce.

<sup>2.</sup> P. von Bradke, Dyaus Asura, Ahura Mazda und die Asuras, Studien und Versuche auf dem Gebiete alt-indogermanischer Religionsgeschichte, Halle, 1885.

le mazdéisme contre les devas, qui sont devenus chez lui les démons. Il me semble que la lenteur même avec laquelle le transfert s'est opéré dans l'Inde, doit rendre l'explication suspecte. Mais je m'empresse d'ajouter qu'en reprenant contre M. Darmesteter l'ancienne thèse, M. de B. l'a entourée de beaucoup de précautions, qu'à plusieurs égards il l'a présentée sous un jour nouveau, et qu'il n'a rien négligé, en ce qui regarde l'Inde du moins, pour mettre les pièces du débat sous les yeux du lecteur. Il a étendu ses recherches dans une juste mesure à l'ensemble de la littérature védique et, [48] sans jamais sortir de son sujet, il a su semer chemin faisant un grand nombre d'observations ingénieuses qui en éclairent les abords. Dans son introduction notamment, il a émis sur le caractère général du Rigveda les vues les plus sages. On est bien loin avec lui du lyrisme des premiers jours.

Parmi les études de détail dont les Hymnes ont été l'objet, nous avons à signaler en première ligne deux élégantes petites dissertations de M. Roth, que sa longue pratique du Veda n'a pas réconcilié avec les choses obscures. Dans l'une<sup>1</sup>, M. R. avait essayé de montrer qu'à l'aide de quelques retouches très simples et d'un peu de bonne volonté aussi, on pouvait rendre parfaitement intelligible un hymne du quatrième livre (IV, 27), qui paraissait jusqu'ici l'obscurité même. Mais M. Bergaigne n'a pas eu de peine à faire voir2 que la chose n'était pas si aisée qu'elle en avait l'air: que ces corrections en apparence si heureuses se compliquaient de toute une série d'infidélités et d'hypothèses et que, pour les admettre, il fallait méconnaître quelques-unes des formules les mieux établies de la langue védique. Malheureusement pour l'hymne, l'interprétation de M. Bergaigne ne tient pas debout non plus. Elle respecte les formules, mais elle ne compte pas avec l'invraisemblable. La tradition indigène avait senti juste, en reconnaissant un manque de liaison entre le premier vers et le second, et parvint-on à échapper à cette première difficulté, qu'on se heurterait au quatrième vers, où tout s'embrouille d'une façon irrémédiable. Seul l'auteur (ou les auteurs) de ces fragments mal rajustés pourrait nous tirer d'embarras. Le résultat auquel ont abouti ici les deux méthodes, est donc au fond le même : ni l'une ni l'autre, elles ne sont parvenues à résoudre le problème. Il v a pourtant entre

<sup>1.</sup> Roth, Der Adler mit dem Somu, dans Zeitschrift der deutschen morgenländischen Gesellschaft, t. XXXVI, p. 353 (1882).

<sup>2.</sup> Religion védique, t. III, p. 322.

elles cette différence, que l'une, tout en prétendant être plus vigilante, nous amène doucement à fermer les veux aux difficultés, tandis que l'autre nous oblige à les tenir ouverts. - [49] M. Roth nous semble avoir été plus heureux dans son deuxième article, où il cherche une explication à l'incohérence manifeste de l'hymne V, 441. Sans essayer cette fois d'appliquer une apparence de cure à des plaies incurables, il se borne à les décrire, à indiquer les pratiques liturgiques qui ont pu en être la cause, et à faire sentir la leçon à tirer de désordres pareils pour l'histoire précanonique du Veda. - D'autres passages des Hymnes ont été l'objet d'observations intéressantes de la part de MM. Hillebrandt<sup>2</sup> et Lanman<sup>3</sup>. M. Whitney a soumis le beau morceau d'antique spéculation qui nous est conservé dans X, 129, à un examen pénétrant, mais, à notre avis, bien sévère 4. Oui, il y a des obscurités dans ce morceau, et l'auteur s'y débat contre des conceptions qui nous paraissent grossières. Mais sommes-nous réellement plus clairs que lui quand nous venons à parler de ces choses, et dans quelquesunes de nos formules modernes, y a-t-il plus, après tout, qu'un simple raffinement des siennes?

On sait que la plante qui fournissait aux tribus védiques leur soma, aux iraniens leur hom, est perdue. Si on arrivait à la retrouver, il est probable qu'on arriverait du même coup à déterminer la contrée qui fut, sinon le berceau de la race indo-iranienne, du moins le siège primitif d'un de ses plus anciens cultes. A la suite d'un article publié par M. Roth en 1881, dans le Journal de la Société orientale allemande<sup>5</sup>, des recherches furent faites en ce sens par des explorateurs voyageant sous les auspices du gouvernement russe. Depuis, le gouvernement anglo-indien s'est intéressé à son tour à ces recherches. Les résultats qu'elles ont donnés jusqu'ici ne sont pas bien encourageants, [30] comme on peut le voir dans un nouvel article de M. Roth<sup>6</sup> et par une discussion qui s'est

<sup>1.</sup> R. Roth, Lösung eines Räthsels im Veda, dans Zeitschrift der deutschen morgenl. Gesellsch., XXXVII, p. 109.

<sup>2.</sup> Alfred Hillebrandt, Zu Rigveda I, 162. Ibidem, XXXVII, p. 521.

<sup>3.</sup> C. R. Lanman, On the Stanza, Rigueda X, 18, 14, as illustrating the Varieties of cumulative Evidence that may be used in the Criticism of the Veda, dans Proceedings of the American Oriental Society, mars 1884.

<sup>4.</sup> W. D. Whitney, The Cosmogonic Hymn, Rig-Veda X, 129. Ibidem, mars 1884.

<sup>5.</sup> R. Roth, Ueber den Soma, dans Zeitsch. der deutsch. morgenl. Gesellsch., XXXV, p. 680.

<sup>6.</sup> R. Roth, Wo wächst der Soma? Ibidem, XXXVIII, p. 134.

ouverte à ce sujet dans l'Academy de Londres et à laquelle ont pris part MM. Max Müller et Rothainsi que plusieurs naturalistes l'. Peut-être sera-t-on plus heureux dans l'avenir. Il est un point toutefois, auquel on ne paraît pas avoir accordé une attention suffisante; c'est que le seul soma sur lequel nous ayons quelques renseignements, est celui des Brâhmaṇas et que ce soma-là n'est déjà plus le breuvage célébré dans les Hymnes: mème pris à petite dose, il agit comme un émétique le que ne faisait certainement pas celui à qui ces populations demandaient jadis l'ivresse. Cela diminue singulièrement les chances de retrouver la plante primitive et, avec elle, l'ancienne demeure des tribus indo-iraniennes.

Ce n'est pas cette ancienne demeure des Arvas de l'Inde qu'a cherchée M. Thomas<sup>3</sup>, mais bien le chemin qu'ils ont dù prendre pour venir dans leur nouvelle patrie. Pour cela, il a étudié une fois de plus la géographie védique, c'est-à-dire la nomenclature des rivières mentionnées dans les Hymnes, et il conclut que l'invasion a dû déboucher sur deux colonnes, par les passes qui dominent Caboul et, plus au sud, par celles du Kurrum et du Gomal. On est tellement habitué à certaines thèses, que celle-ci, à première vue, n'a rien qui surprenne. Il suffit pourtant d'un peu de réflexion pour voir combien de movens termes parfaitement inconnus s'interposent ici entre les données et les conclusions. Strictement, tout ce que les Hymnes [31] permettent d'affirmer, c'est qu'ils ont été composés en très grande majorité dans le bassin de l'Indus, et nous savons d'autre part, nullement par le Veda, que la population qui parlait la langue de ces hymnes, ou une partie du moins de cette population, doit être venue du Nord-Ouest. Au delà, commence l'hypothèse et c'est en faire une énorme que d'assimiler la propagation de la poésie et de la religion védiques, à la propagation même de la race aryenne. Pour le reste, sauf quelques wild speculations, telles que l'intervention supposée des aborigènes, en la personne

<sup>1.</sup> Voir The Academy des 25 octobre, 15 novembre, 6, 13 et 20 décembre 1884, et 3 et 31 janvier 1885.

<sup>2.</sup> Par une singulière coïncidence, il se trouve que le hom des Parsis du Kirmân, ou plutôt leur nîreng, mixture sacrée très compliquée, mais dont le jus du hom et l'urine de vache sont la base, est, lui aussi, un vomitif, dès qu'on en prend plus d'une quinzaine de gouttes. M. Houtum-Schindler, qui a vu la plante, une espèce d'asclépiade, ne dit pas si c'est d'elle ou d'un des autres ingrédients que vient cette propriété du breuvage. Voir The Academy du 31 janvier 1885.

<sup>3.</sup> Edward Thomas, The Rivers of the Vedas, and how the Aryans entered India, dans Journal of the Roy. Asiatic Soc. of Great Britain and Ireland, t. XV, p. 357 (1883).

de Krishna Dvaipâyana, dans la fixation du canon védique, je me plais à reconnaître que le mémoire de M. Thomas est fait avec soin et renferme un grand nombre d'informations utiles.

M. Pincott s'est attaché à découvrir les principes qui ont été suivis dans l'arrangement du Rigveda 1. Son mémoire, qui témoigne d'une grande finesse d'observation, contient en réalité moins de résultats nouveaux que l'auteur ne se l'imagine; car, si on retranche les points où M. P. s'est rencontré, sans s'en douter, il est vrai, avec Delbrück, Grassmann, Ludwig, il ne reste plus guère de choses acceptables. Il est fort probable, comme le supposait déjà Haug, que le premier livre est une sorte d'églogue liturgique; mais l'explication que propose M. P. est imaginaire et paraîtra même incompréhensible pour peu qu'on ait quelque notion du rituel. Tout aussi fragiles sont les raisons qu'il croit découvrir à l'ordonnance générale des livres II à VII. Quant au huitième, sa contribution se réduit à une étymologie impossible du mot pragâtha. - D'une tout autre portée est l'étude de M. Oldenberg sur la composition et l'arrangement de ces vieilles liturgies2. Malheureusement, pour pouvoir caractériser même sommairement ce beau travail, il [32] me faudrait entrer dans des détails préliminaires qui, par leur nature trop spéciale, ne seraient point à leur place ici. Il me suffira donc de dire que M. Oldenberg a cherché s'il n'y avait pas quelque moven de distinguer encore dans les Hymnes la part afférente au prêtre qui récite, au hotri, de celle qui revenait au prêtre qui chante, à l'udgâtri, et qui a été codifiée plus tard dans le Sâmaveda. Qu'il a trouvé un ensemble de caractères assez solide permettant d'établir cette distinction dans ses contours généraux. Que la part de l'udgâtri était à l'origine bien plus riche que ne le feraient supposer à première vue les manuels constituant actuellement le Sâmaveda. Que ceux-ci, malgré leur caractère secondaire et leur appauvrissement, reflètent parsois mieux que notre Rigveda actuel la division primitive des hymnes. Que dans une moindre mesure, le même fait est vrai de la liturgie qui nous est conservée dans les livres rituels dépendant du Rigveda. M. O. arrive ainsi à jeter un jour nouveau sur la composition du recueil, notamment sur celle des livres VIII

<sup>1.</sup> Frédéric Pincott, On the Arrangement of the Hymns of the Riy-Veda, dans Journal of the Roy. As. Soc. of Great Britain and Ireland, t. XVI, p. 381.

<sup>2.</sup> H. Oldenberg, Rigveda-Samhitâ und Sâmavedarcika. Nebst Bemerkungen über die Zerlegung der Rigveda-Hymnen in Theilhymnen und Strophen, sowie über einige verwandte Fragen, dans Zeitschr. der deutsch.morgent. Gesellsch., t. XXXVIII. p. 439.

et IX qui, jusqu'ici, embarrassaient le plus. La division des hymnes en strophes plus ou moins indépendantes pourra désormais s'appuyer dans un plus grand nombre de cas sur des règles plus précises, et les exceptions à la grande loi, que, dans l'intérieur d'un même groupe, les morceaux se suivent d'après le nombre décroissant de leurs vers, se trouvent réduites à un minimum. Il va sans dire que plus d'une des questions ainsi soulevées est encore loin d'une solution définitive, mais le cadre général paraît solide. Je ne ferai ici qu'une seule réserve. En insistant sur les rapports étroits qui existent entre l'arrangement du Rigveda et la liturgie postérieure, M. O. n'a pas assez appuyé sur les différences, qui sont en réalité bien plus grandes qu'il ne veut en convenir. En admettant même que ces rapports soient aussi étroits pour la liturgie du hotri et de l'udgatri telle qu'elle est conservée chez les Rigvedins et les Sâmavedins, resterait toujours celle qui est codifiée dans le Yajurveda et qui n'est ni moins importante, ni moins ancienne. Or, dans celle-ci, toute l'ordonnance du Rigveda est bouleversée de fond [33] en comble. La liturgie des livres rituels n'est plus la liturgie des Hymnes : c'est là un grand fait qui domine toutes les ressemblances de détail et qu'on est tenté d'oublier en lisant le mémoire de M. Oldenberg.

Nous pouvons passer plus rapidement sur les publications qui ont porté sur les autres branches de la littérature védique. Elles se renferment plus strictement dans le domaine propre de la philologie sanscrite, ou, si elles le dépassent, elles soulèvent des questions soumises à des fluctuations moins rapides. La grande édition avec commentaire du Yajurveda, tel qu'il s'est conservé dans l'école des Taittiriyas, n'a pas fait un pas depuis notre dernier Bulletin. Celle du texte fondamental d'une autre école du même Veda, l'école des Maitràyaṇiyas, ne s'est augmentée que d'un seul fascicule, qui embrasse le deuxième livre<sup>1</sup>. M. Eggeling a publié le premier volume de sa traduction anglaise du Çatapathabrâhmaṇa<sup>2</sup>, texte rituel qui se rattache à une autre recension du Yajurveda et qui, de tous les écrits de ce genre, est à la fois le plus

<sup>1.</sup> Leopold von Schroeder, Die Maitrayani-Samhita. Zweites Buch. Leipzig, 1883.

<sup>2.</sup> Julius Eggeling, The Śatapatha-Brāhmaņa according to the text of the Mādhyandina School, translated. Part I, Books I and II. Oxford, 1882. Forme le vol. XII des Sacred Books of the East. — Cf. l'examen détaillé de cette publication par W. D. Whitney, Eggeling's Translation of the Çatapatha-Brāhmaņa, dans American Journal of Philology, vol. III, n° 12.

étendu et le plus riche en légendes et en controverses théologiques. Le seul qui pourrait lui être comparé sous ce rapport, le Jaiminîvabrâhmana du Sâmaveda, a été l'objet d'une notice étendue de la part de M. Whitney 1. Malheureusement les matériaux qu'on possède pour ce texte retrouvé par Burnell, il y a une dizaine d'années, et dont ce regretté savant avait donné quelques extraits, ne permettent pas d'en entreprendre la publication. L'auteur d'une traduction anglaise et marâthi du Rigveda?, M. Shankar Pandurang Pandit, dont le nom était déjà associé [34] à la découverte du commentaire de Sâyana sur l'Atharvaveda, a eu la bonne fortune de retrouver le travail du même auteur sur la recension Kânva du Yajurveda<sup>3</sup>, travail dont on soupconnait bien l'existence, mais qu'on avait vainement cherché jusqu'ici. Un autre savant indigène, M. Pandit Satyavrata Sâmaçramî, auguel on doit déjà, entre autres travaux, une excellente édition du Sâmaveda, a continué sa publication avec scholies du Nirukta de Yaska4, le premier terme de cette longue série de commentaires et de gloses que l'Inde a accumulés autour de sa littérature sacrée.

La vieille théosophie des brahmanes, telle qu'elle est consignée dans les Upanishads, a été également l'objet de travaux importants. M. Weber a publié deux de ces traités : l'un, une sorte de catéchisme par questions et réponses des points essentiels de la doctrine vedânta; l'autre, à l'origine peut-être une simple formule contre la morsure des serpents, mais qui nous est parvenue en plusieurs recensions et offre ainsi un nouvel exemple des vicissitudes par lesquelles ont passé un grand nombre de ces écrits. M. Jacob a tiré des manuscrits un excellent appareil critique pour la Mahànârayaṇa-Upanishad<sup>6</sup>, qui forme le dernier livre du Tait-

<sup>1.</sup> W. D. Whitney, On the Jaiminiya or Talavakara-Brahmana, dans Proceedings of the Americ. Or. Society, mai 1883.

<sup>2.</sup> The Vedarthayatna, or an Attempt to interpret the Vedas. L'ouvrage, dont je ne connais que le premier volume, paraît à Bombay depuis 1876, par fascicules mensuels, sans le nom de l'auteur.

<sup>3.</sup> Voir l'intéressante notice à ce sujet de M. Bühler, dans l'Academy de Londres du 27 octobre 1883. Je n'ai pas sous les yeux le mémoire original de M. Shankar Paudit, qui a été publié dans les Actes du Congrès des orientalistes tenu à Leiden.

<sup>4.</sup> Pandit Satyavrata Sâmaçramî, The Nirukta Commentaries, vol. I et vol. II, fascic. 1-4. Calcutta (Bibliotheca Indica), 1880-1884. La partie publiée correspond aux 65 premières pages de l'édition de M. Roth.

<sup>5.</sup> A. Weber, Die Nirålambopanishad, Lehre vom Absoluten, dans Indische Studien, t. XVII, p. 136 (1884). — Die Garudopanishad; ibidem, p. 161.

<sup>6.</sup> Lieut.-colonel G. A. Jacob, The Mahanardyana-Upanishad of the Black Yajur-Veda, dans Indian Antiquary, t. XIV, p. 4 (1885).

tirîya-Âraṇyaka et dont on n'avait jusqu'ici qu'une reproduction très imparfaite dans l'édition de cet ouvrage par M. Rajendralâla Mitra. M. Max Müller a ajouté un deuxième volume à sa belle traduction de ceux d'entre ces traités dont l'influence a été, jusqu'à nos jours, la plus large et la plus durable. De même que le premier volume, [33] celui-ci est précédé d'une savante introduction, où rien n'a été négligé de ce qui peut orienter le lecteur et lui faire voir de quelles précautions il convient d'user, si on veut entrer dans l'esprit de ces vieilles spéculations. Le spécialiste surtout ne lira pas sans profit les avertissements de M. Max Müller sur le danger d'un classement chronologique hâtif auquel on a parfois essayé de soumettre ces écrits. Enfin, M. Gough a réuni en un volume et rendu ainsi plus accessibles, ses excellents articles sur l'ancienne philosophie des Hindous², dont la publication dans le Calcutta Review avait déjà été signalée dans le précédent Bulletin.

Sur le domaine de la philosophie technique, qui fut l'héritière de cette antique sagesse et qui l'élabora en systèmes nettement définis, nous avons à signaler l'achèvement des Yogasûtras édités et traduits par M. Râjendralàla Mitra³, ainsi que la nouvelle édition du texte et de la traduction annotée des Sâmkhyasûtras de feu M. Ballantyne⁴. L'œuvre du premier éditeur, qui était devenue presque introuvable sous sa forme complète, a été soigneusement revue et enrichie d'un grand nombre d'additions, de corrections et de variantes par les soins de M. Fitz-Edward Hall. Par contre, l'édition du texte fondamental d'une autre école, la Mîmâṃsâ, qui traîne depuis de longues années dans la Bibliotheca Indica, n'a progressé que d'un seul fascicule⁵. On ne peut pas même en dire tant de celle de la Bhâmatî de Vâcaspati Miçra, une glose volumineuse du commentaire de Çaṃkara sur les Vedântasûtras, en cours de publication [36] dans la même collection et qui, depuis 1879, en

<sup>1.</sup> F. Max Müller, The Upanishads, translated. Part II. Oxford, 1884. Forme le vol. XV des Sacred Books of the East.

<sup>2.</sup> Archibald Edward Gough, The Philosophy of the Upanishads and Ancient Indian Metaphysics. London, 1882. Je n'ai pas eu l'occasion d'examiner cette nouvelle édition qui fait partie de Trubner's Oriental Series.

<sup>3.</sup> Rájendralála Mitra, The Yoga Aphorisms of Patanjali, with the Commentary of Bhoja Rájá and an English Translation. Calcutta (Biblioth, Indica), 1881-83.

<sup>4.</sup> James R. Ballantyne, The Sankhya Aphorisms of Kapila with illustrative Extracts from the Commentaries, translated. Third Edition. London, 1885. Fait partie de Trübner's Oriental Series.

<sup>5.</sup> Pandita Maheçachandra Nyâyaratna, The Aphorisms of the Mimâmsâ by Jaimini with the Commentary of Savara-Svâmin, edited. Fascic. XVII. Calcutta (Bibliotheca Indica), 1884.

est toujours à sa septième livraison<sup>1</sup>. Il faut espérer que celle du Tattyacintâmani de Gangeca Upadhyaya<sup>2</sup>, une des expositions les plus autorisées de la doctrine Nyâya, qui vient d'être mise sur chantier, sera poussée plus activement, si nous devons encore en voir la fin. Car l'ouvrage déjà par lui-même considérable est accompagné du copieux commentaire de Mathurânâtha Tarkavàgîca. Après ces publications au contenu encore plus hérissé que leurs titres, on respire quand on arrive à l'œuvre claire, méthodique, consciencieuse, dans laquelle M. Deussen, sans rien sacrifier de la rigueur scientifique, a rendu accessible à l'ensemble du public lettré les arcanes du Vedanta3. Comme l'indique le titre même du livre de M. D., le système y est exposé sous la forme définitive qu'il a reçue du célèbre réformateur et champion de l'orthodoxie brahmanique, Çamkara Âcârya. Cette forme est celle de l'idéalisme absolu, et c'est avec raison qu'elle a été choisie par M. D. à l'exclusion des pâles variantes qui se sont produites à côté d'elle. C'est bien là la philosophie même de l'Inde, la seule où sa pensée se meuve sans embarras et se sente en quelque sorte chez soi; celle aussi à laquelle elle est toujours revenue, quand l'intensité de la foi, bien plus que les protestations de la personnalité humaine et le sentiment de la réalité des choses, lui a fait faire quelques concessions à l'empirisme.

Mais, outre cette forme scolastique sous laquelle elles se sont maintenues en général plus ou moins strictement sur le terrain du vieux brahmanisme, ces spéculations en ont de bonne heure revêtu une autre, sous laquelle elles ont été au service [37] des religions sectaires, mais dont les allures plus libres rappellent bien mieux leurs plus anciens procédés d'exposition. C'est en effet un écho direct des Upanishads qui nous revient dans la Bhagavadgîtâ, cet évangile de la religion de Krishņa dont nous avons à mentionner deux traductions anglaises publiées à quelques mois d'intervalle<sup>4</sup>, et dont M. Colinet, dans un excellent travail, vient

<sup>1.</sup> Paṇḍit Bala Çastri, Bhamati, a Gloss on Çankara Âcharya's Commentary on the Brahma Sutras, by Vachaspati Miçra, edited. Bénarès (Bibliotheca Indica), 1876-1879.

<sup>2</sup> Pandita Kamakhyanatha Tarkaratna, Tattva Chintamani, edited. Fascic. I. Calcutta (Bibliotheca Indica), 1884.

<sup>3.</sup> Paul Deussen, Das System des Vedanta nach den Brahma-Sütras des Bädaräyana und dem Commentare des Çankara über dieselben, als ein Compendium der Dognutik des Brahmanismus vom Standpunkte des Çankara aus dargestellt. Leipzig, 1883.

<sup>4.</sup> Kashinath Trimbak Telang, The Bhagavadgita with the Sanatsujatiya and the Anugita, translated. Oxford, 1882. Forme le vol. VIII des Sacred Books of the East. Le

d'étudier la théodicée!. M. Colinet a suivi avec beaucoup de dextérité la filiation de ces vieilles conceptions et leur persistance singulière dans une religion monothéiste, à foi ardente, pour laquelle elles semblent si peu faites. Ce qui surprend, en effet, et ne ressort peut-être pas assez chez M. C., ce n'est pas la contradiction radicale, qui est au fond du poème, mais le peu d'effort que fait l'auteur pour s'y soustraire. Loin de tenter de l'adoucir, il ne cesse d'en affirmer avec une insistance égale les deux termes extrêmes. Il n'argumente pas avec l'auditeur : il cherche plutôt à lui infliger une sorte de vertige qui le jette vaincu et terrassé aux pieds du prophète. Rarement cette méthode a été pratiquée avec autant de vigueur que dans la Bhagavadgità. Mais, au fond, dans la prédication, l'Inde n'en a guère connu d'autre : l'êν καὶ πᾶν d'un côté, le dieu ou le guru de l'autre; et il ne faut pas beaucoup d'effort pour la découvrir chez quelques-uns de ses théosophes modernes, même quand ils écrivent des articles de magazines. A la fin de son mémoire, M. C. [38] se range de l'avis de ceux qui voient dans le krishnaïsme une copie plus ou moins indirecte du christianisme. Sur ce point, je ne puis qu'affirmer une fois de plus mon incrédulité2.

Si, de la métaphysique, nous passons à l'autre face du vieux brahmanisme, celle du rituel, du droit, et de la coutume, nous trouvons une moisson non moins abondante de travaux excellents, sur lesquels nous voudrions pouvoir nous arrêter et que nous n'avons que le temps de mentionner en passant. M. Garbe a fort avancé son édition du code rituel du Yajurveda, selon la tradition de l'école d'Apastamba<sup>3</sup>, dont le précédent Bulletin avait signalé le

Sanatsujâtiya et l'Anugità font partie du Mahàbhârata, comme la Bhagavadgità; mais, inférieurs sous tous les rapports au premier poème, dont ils ne sont peut-être que de pâles copies, ils n'ont jamais joui dans l'Inde de la même autorité et n'ont pas fait comme lui le tour du monde. Cette traduction est la première qui en ait été faite dans une langue d'Europe. Dans de savantes introductions, M. Telang a essayé de déterminer l'âge approximatif de ces trois morceaux; mais, comme on pouvait s'y attendre, sans arriver à rien de précis. — Je n'ai pas vu l'autre traduction de la Bhagavadgîtà, qui fait partie de Trübner's Oriental Series et dont voici le titre: The Bhagavad-Gità translated, with Introduction and Notes, by John Davies. London, 1882.

- 1. Ph. Colinet, La Théodicée de la Bhayavadgità étudiée en elle-même et dans ses origines. Paris et Louvain, 1885.
- 2. La façon dont le mot brahman est arrivé à désigner l'absolu, est obscure; mais l'explication de M. C. comme quoi ce terme aurait exprimé « l'être conçu comme le prêtre lui-même », me semble bien inadmissible. J'en chercherais plutôt la raison dans l'opposition fort ancienne du çabdabrahman et du parabrahman, du Veda et de ce qui est supérieur au Veda.
  - 3. Richard Garbe, The Crauta Sûtra of Apastamba belonging to the Taittiriya Samhitâ

commencement. MM. Führer et Hultzsch ont publié, l'un le manuel du droit religieux et coutumier qui nous a été transmis sous le nom de Vasishtha!, l'autre le traité similaire qui porte le nom de Baudhâvana<sup>2</sup>, tandis que M. Bühler donnait une admirable traduction de ces deux textes dans le deuxième volume de ses Sacred Laws of the Aryas. De même que pour les traités du premier volume, M. Bühler a réuni et discuté, avec cette connaissance intime qu'on lui sait des choses de l'Inde, les rares données qui nous restent sur l'origine et sur l'histoire de cette vieille législation3. Un [39] texte de même nature, mais qui nous est arrivé bien plus remanié et dont on ne connaissait jusqu'ici qu'une section éditée par Burnell, le Paràçaramàdhava, c'est-à-dire la Parâçarasmriti avec le commentaire de Màdhava, est entré en cours de publication dans la Bibliotheca Indica<sup>4</sup>. M. Knauer a donné une édition plus restreinte (sans le commentaire et sans les suppléments), mais aussi plus correcte que celle de Calcutta, du Sûtra de Gobhila sur le rituel domestique<sup>5</sup>. Celui de l'école des Mànavas a été l'objet d'un mémoire de M. de Bradke<sup>6</sup>, qui vaut une édition. L'auteur ne pou-

with the Commentary of Radradatta. Vol. I et vol. II, fascic. I-VII. Calcutta (Bibliotheca Indica), 1881-1884.

- 1. Rev. Alois Anton Fuhrer, Aphorisms of the Sacred Law of the Aryas, as taught in the school of Vasishtha. Edited with critical Notes, an Anukramanika, Indices of words and vedic mantras, and an Appendix of quotations as found in some Dharmanibandhas. Bombay, 1883.
- 2. E. Hultzsch, The Baudhâyanadharmaçâstra edited. Leipzig, 1884. Forme le nº 4 du vol. VIII des Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, que publie la Société orientale allemande.
- 3. Georg Bühler, The Sacred Laws of the Aryas, as taught in the schools of Apastamba, Gautama, Vasishtha and Baudhayana, translated. Part II. Vasishtha and Baudhayana. Oxford, 1882. Forme le t. XIV des Sacred Books of the East. A la fin du volume se trouve l'Index pour les deux parties de l'ouvrage.
- 4. Pandit Chandrakânta Tarkâlankâra, Parâ'sara Smṛiti, fascic. I et II. Galcutta (Bibliotheca Indica), 1883-1884.
- 5. Friederich Knauer, Das Gobhilagrihyasûtra, herausgegeben und übersezt. Erstes Heft. Text (nebst Einleitung). Leipzig, 1885. Une innovation essayée dans cette édition, c'est que M. Knauer a supprimé la division avec chiffre courant des sûtras, pour bien faire voir que ces traités sont écrits en une véritable prose. Comparés avec d'autres sûtras, ceux de Pâṇini, par exemple, ou de Piṇgala, les grihyasûtras sont de la prose en effet, mais pas comme on en voit tous les jours. Aussi, pour en mieux marquer la structure, M. K. a-t-il cru devoir charger son texte d'une ponctuation assez compliquée et spécialement inventée pour la circonstance. C'était empiéter sur la traduction. A mon sens, il fallait choisir: ou employer la ponctuation en usage: ou retenir la division chiffrée des sûtras, qui, bien qu'elle ait été introduite après coup et parfois sans beaucoup d'accord ni de bonnes raisons par les commentateurs, a l'avantage de faciliter les références.
- 6. P. von Bradke, Ueber das Manava-grhya-Sûlra, dans Zeitschr. der deutsch. Morgenländ. Gesellsch., t. XXXVI, p. 417.

vait être plus complet, ni traiter avec plus de finesse et de circonspection les délicates questions d'histoire littéraire qui se rattachent à ce texte dépareillé. C'est en effet du dharmasutra perdu de cette école et, en partie aussi, de son grihvasûtra, qu'on a voulu faire dériver notre Mânavadharmaçàstra, dont le titre devrait par conséquent se traduire non par « Code de Manu », mais par « Code des Mânavas ». L'examen minutieux auquel vient de procéder M. de Bradke, n'a pas fourni de preuves nouvelles en faveur de cette hypothèse, ce qui fait une présomption de plus contre elle. Cette question de l'origine du code de Manu avait aussi beaucoup préoccupé Burnell. A plusieurs reprises, il avait cru en tenir la solution et, dans les derniers temps de [60] sa trop courte vie, il pensait pouvoir donner une date. Nous voyons maintenant par son œuvre posthume, qui nous a été pieusement conservée 1, que c'était là une de ces convictions reposant sur un ensemble d'indices et d'impressions plutôt que sur des preuves, comme il y en avait beaucoup chez cette âme ardente. Mais, à défaut de la date de Manu, quel mémoire il nous eût donné sur la question, si, au moment où il écrivait cette Préface, sa main n'avait été désarmée par la maladie et déjà à moitié glacée par la mort! On sait que sous la forme plus libre et plus facile des codes versifiés et sous le nom de Manu devenu, plus que jamais, le synonyme en quelque sorte de législateur, cette vieille législation s'est répandue ensuite en dehors de l'Inde et qu'on la retrouve diversement altérée dans l'archipel et dans la presqu'ile au delà du Gange. Sur sa présence en plein pays bouddhiste, en Birmanie, on trouvera d'intéressants renseignements dans un mémoire de M. Führer<sup>2</sup> et dans les Notes publiées par le directeur de la justice dans la Birmanie anglaise, M. Jardine<sup>3</sup>. Ce qu'elle est devenue dans l'Inde même, s'enrichissant d'un côté, s'appauvrissant de l'autre, on peut le voir dans

<sup>1.</sup> Arthur Coke Burnell, The Ordinances of Manu. Translated from the Sanskrit with an Introduction, Completed and edited by Edward W. Hopkins. London, 1884, fait partie de Trübner's Oriental Series.

<sup>2.</sup> Rev. A. Führer, Manasåradhammasattham, the only one existing Buddhist Law Book, compared with the Brahminiral Minavadharmagastram, dans Journal of the Roy. Asiatic Soc. Bombay Branch, t. XV (1882), pp. 329 et 371.

<sup>3.</sup> Notes on Buddhist Law by the Judicial Commissioner, British Burma. Rangoon, 1882-1883. La série que j ai sous les yeux comprend 4 fascicules et renferme: 3 notices sur le mariage et le divorce et un mémoire sur l'origine hindoue du droit birman, par M. Jardine: un essai sur l'histoire de ce droit et la traduction des chapitres relatifs au mariage et au divorce de 4 traités birmans, par M. Forchhammer; enfin un Appendice donnant un choix de jugements rendus sur la matière.

deux publications excellentes de M. Bourquin<sup>1</sup>. Il y a bien, par-c par-là, quelques réserves à [64] faire touchant la transcription et la traduction de M. B. et certaines opinions qu'il avance. Ce qu'il dit, par exemple, du mystère dont s'entourent les brahmanes, n'est pas tout à fait juste. Ce que leur loi leur défend, c'est d'accepter un étranger en qualité de disciple et, à plus forte raison, de prostituer à la curiosité de cet étranger les cérémonies de leur culte. Mais ils n'ont jamais de parti pris refusé de communiquer leurs documents et de les expliquer. Je dois observer encore que ce que M. B. dit des brahmanes, en général, doit presque toujours s'entendre de certains brahmanes. Leur rituel domestique diffère de contrée à contrée et, dans la même contrée, de classe à classe. M. B. aurait donc dù nous dire parmi quels brahmanes son Brahmakarman est en usage. L'indication fournie par le texte, que le traité viendrait des bords de la Godàvarî, c'est-à-dire de l'État du Nizam, est tout à fait insuffisante. Ce sont précisément des renseignements de cette nature qu'on est en droit d'attendre des confrères qui ont l'avantage de vivre ou d'avoir vécu dans l'Inde. Pour le reste, on est mieux renseigné en Europe que M. B. ne paraît le croire. Se doute-t-il par exemple que, sauf les remplissages modernes, toutes les prescriptions essentielles de son Brahmakarman ont été imprimées déjà une demi-douzaine de fois en Europe, d'après les Sûtras? Mais ce sont là des taches légères et qui ne diminuent en rien le mérite de ces deux publications.

Les différentes classes d'écrits que nous venons de passer en revue, sont le prolongement en quelque sorte du Veda, auquel elles se rattachent par un lien organique. Il n'en est pas de même de l'épopée hindoue. Celle-ci constitue une tradition indépendante. Ni le fond légendaire, ni les conceptions religieuses n'y sont les mêmes, et on est placé ainsi en face d'un double problème : quelle est la provenance et la valeur de cette légende poétique, dont les plus anciens [62] documents nous sont parvenus incorporés dans une sorte d'encyclopédie gigantesque, l'œuvre, on n'en saurait douter, de bien des siècles? Comment s'est formé le polythéisme nouveau

I. Rev. A. Bourquin, Dharmasindhu, or the Ocean of Religious Rites, by the Priest Kasinatha, translated from the Sanscrit and commented upon, dans Journal of the Roy. As. Soc. Bombay Branch, t. XV (1881-1882), pp. 1, 150 et 225. Une version française de cette première partie du traité, par M. de Milloué, fait partie du t. VII des Annales du Musée Guimet. Paris, 1884. La traduction française sera continuée. — A. Bourquin, Brahmakarma ou Rites sucrés des Brahmanes, traduit du sanscrit et annoté, dans le t. VII des Annales du Musée Guimet. Il n'y est traité que des rites quotidiens.

qu'on y trouve installé? On est bien loin encore de pouvoir répondre à ces deux questions d'une manière satisfaisante, et c'est pourtant de cette réponse que dépend en grande partie la représentation qu'on peut se faire du passé historique et religieux de l'Inde. Aussi toute tentative pouvant contribuer à élucider les crigines du Mahàbhàrata, ou simplement à mieux le faire connaître, doit-elle être la bienvenue. M. Sörensen a attaqué le problème de face. Dans un livre qui est le fruit de recherches consciencieuses, il a entrepris de dégager le fond ancien du poème et de déterminer les couches successives d'additions qui sont venues s'y superposer1. Mais, pour cela, il a dû, aussi bien que ses prédécesseurs, se composer un critérium dont les principaux éléments n'ont été obtenus qu'en supposant résolus d'avance quelques-uns des points qui font l'intérêt même du débat. Mieux avisé, M. Oldenberg, dans une étude ingénieuse, trop ingénieuse peut-être, a abordé la question par un de ses côtés, en essayant de suivre la filiation de certaines formes littéraires<sup>2</sup>, tandis que M. Holtzmann a ajouté un nouveau mémoire<sup>3</sup> à cette série de monographies dans lesquelles il s'applique, depuis quelques années, à analyser et à classer successivement les matériaux du grand poème. Enfin une traduction complète de l'œuvre originale entreprise par un lettré indigène 4, ouvre peu à peu à l'historien ce vaste recueil [63] de documents, en même temps qu'elle prépare au spécialiste un instrument qui lui a fait trop long temps défaut et qui lui permettra de s'orienter à moins de frais dans ce dédale.

Nous voici arrivé à la fin de notre tâche en ce qui concerne le vieux brahmanisme. Nous ne quitterons pourtant pas cette curieuse littérature sans dire du moins quelques mots du livre éloquent dans lequel M. Max Müller a essayé de résumer les leçons qui s'en dégagent<sup>5</sup>. Ce qui, pour l'indianiste, fait le véritable intérêt de ce

<sup>1.</sup> Sören Sörensen, Om Mahábhárata's Stilling i den Indiske Literatur. I, Försog paa at udskille de ældeste bestanddele. Insunt: 1° Collatio coducis Havniensis Viráţaparvanis; 2° Summarium. Kjöbenhavn, 1883.

<sup>2,</sup> H. Oldenberg, Das altindische Akhyana, mit besonderer Rucksicht auf das Suparnakhyana, dans Zeitschr. der deutsch. morgent. Gesellsch., t. XXXVII, p. 54.

<sup>3.</sup> Adolf Holtzmann, Brahman im Mahàbhàrata. Ibidem, t. XXXVIII, p. 167.

<sup>4.</sup> Protap Chundra Roy, The Mahabharata of Krishna-Dwaipayana Vyasa translated into English Prose. Published and distributed chiefly gratis, fascic. 1-XIII. Calcutta, 1883-1885 Les lecteurs de la Revue savent déjà (cf. t. IX, p. 254) dans quelles conditions toutes spéciales l'œuvre a été entreprise et quels généreux motifs de philanthropie et de patriotisme ont décidé M. Protap Chundra Roy à ne pas reculer devant cette tàche colossale.

<sup>5.</sup> F. Max Müller, India. What can it teach us? A Course of Lectures delivered before the University of Cambridge. London, 1883.

livre, les informations qu'il contient en note et le jour inattendu qu'il jette sur certains chapitres de l'histoire de la littérature sanscrite, n'est pas du ressort de ce Bulletin, et le premier mérite du reste n'est pas précisément la nouveauté. Mais M. Max Müller est du petit nombre de ceux qu'on ne se lasse pas d'entendre même quand ils se répètent. Il y a là, sur la religion du Veda et la sagesse des Upanishads, des pages charmantes, toutes remplies de délicates observations, de rapprochements à la fois vrais et inattendus. Il y en a aussi quelques-unes d'une élévation singulière, où le développement de ces antiques conceptions est envisagé de haut et exposé dans ses grandes lignes avec une profondeur d'intuition et une ampleur de style qu'on ne saurait trop admirer. Quand on a fermé le livre, on peut bien se dire qu'au fond de tout cela il y a un peu d'entrainement oratoire et beaucoup de sentimentalisme. Mais, pendant la lecture, on est sous le charme, l'indianiste plus que tout autre, heureux qu'il est de retrouver ainsi avec leur fraîcheur première, des objets qu'une longue étude lui fait voir parfois sous des dehors quelque peu fanés. Parmi les points spéciaux abordés par M. Max Müller, je crois devoir signaler ici son étude sur le caractère moral du [64] peuple hindou, les détails dans lesquels il entre sur l'éducation brahmanique, et ses notes sur les Pitris, sur les cérémonies funèbres et sur la tradition du déluge.

(Revue de l'Histoire des religions, t. XI, p. 160 et ss.)

[160] Dans nos précédents Bulletins, les principales publications à signaler concernaient presque toutes le bouddhisme du Sud, celui qui a rayonné de Ceylan et dont le pâli est resté la langue sacrée. Depuis, l'équilibre s'est à peu près rétabli et, dans celui-ci, le bouddhisme du Nord, celui qui, de l'Inde même, s'est répandu dans la haute Asie et dans l'extrême Orient, devra occuper une place pour le moins égale.

Parmi les travaux relatifs à cette branche septentrionale du bouddhisme, qu'on peut aussi appeler la branche sanscrite, parce que la plupart des livres qui en constituent la littérature sacrée remontent à des originaux écrits dans cette langue, la place d'honneur revient à une publication que nous n'avons pu que mentionner dans notre dernier compte rendu, le premier volume du Mahâvastu de M. Senart<sup>1</sup>. Cette volumineuse compilation se rattache à l'une des écoles du Petit Véhicule, à la division des Mahâsânghikas appelée les Lokottaravâdins, et elle se donne elle-même comme faisant partie du Vinayapitaka, la corbeille de la Discipline. La partie jusqu'ici publiée, environ le quart de l'œuvre entière, ne justifie pas précisément [161] cette prétention, qui ne paraît pas bien cadrer non plus avec les informations de source chinoise, d'après lesquelles le Mahâvastu aurait été le livre de la vie du Buddha pour les Mahâsânghikas. Et, de fait, le contenu de l'ouvrage paraît être avant tout biographique et légendaire. Sauf quelques épisodes détachés, la vie du Buddha n'est pas encore abordée dans ce premier volume, qui finit avec la généalogie de la famille royale de Kapilavastu et le mariage de Cuddhodana et de Màyà. Tout ce qui précède est une sorte de préambule d'une composition extrêmement làche, où sont décrits les périodes et les degrés que doit traverser un Bodhisattva dans ses innombrables existences avant d'atteindre au rang suprème d'un Buddha parfaitement accompli. Dans cet exposé sont introduites avec plus ou moins d'à-propos des matières de diverse sorte : des descriptions des enfers et des mondes célestes, une histoire du Buddha Dipankara, de longs chapitres de celle du Buddha Kacvapa, un grand nombre surtout de jàtakas, de récits des existences antérieures de Câkvamuni. Il faudra évidemment attendre les volumes suivants, pour savoir jusqu'à quel point cette œuvre, en raison de son attribution à une école donnée, entr'ouvrira pour nous ce monde encore si fermé des sectes bouddhiques de l'Inde propre, et permettra de saisir sur le vif quelques-unes des lois qui ont présidé au développement de cette littérature confuse, dont nous sommes réduits jusqu'ici à accepter le résumé pour ainsi dire en bloc. Mais il est un point d'une importance extrême, sur lequel nous pouvons dès maintenant apprécier tout l'intérêt qui s'attache à la publication de M. Senart. La langue dans laquelle est écrit le Mahavastu n'est pas à proprement parler le sanscrit. Même dans les parties rédigées en prose, elle est profondément atteinte de ces irrégularités qui,

<sup>1.</sup> E. Senart, Le Mahâvastu, texte sanscrit publié pour la première fois et accompagné d'introductions et d'un commentaire. Tome I. Paris, 1882.

dans les autres livres de la collection, dans le Lalitavistara par exemple, n'avaient été signalées encore que dans les passages versifiés, les Gâthâs. Les mêmes irrégularités se retrouvent plus ou moins nombreuses dans les inscriptions et dans les légendes monétaires des premiers siècles. M. Hærnle les a constatées d'un bout à l'autre dans un ancien [162] traité d'arithmétique découvert au Penjab et dont il prépare l'édition 1. Que faut-il penser de ces faits? Se peut-il que ce soient là autant de corruptions vulgaires, dues uniquement à l'incurie et à l'ignorance des rédacteurs de ces documents? Ou faut-il admettre l'existence d'un dialecte reconnu, d'une sorte de langue bouddhique, qui aurait servi à l'usage littéraire pendant les premiers siècles de l'ère chrétienne? La dernière explication paraît la plus probable; mais, comme cette langue aurait joui du privilège de se rapprocher en quelque sorte à volonté de l'usage classique, la question est encore loin d'une solution définitive et applicable à tous les cas?. Mais personne n'aura autant contribué à la mettre dans son vrai jour, que M. Senart dans cette première édition critique d'un texte de ce genre, en prose et d'un caractère évidemment littéraire, où ces particularités ont été soigneusement maintenues et discutées.

M. Max Müller a continué ses recherches de documents bouddhiques sanscrits à la Chine et au Japon. Avec l'aide d'un de ses élèves, un prêtre japonais, M. Bunyu Nanjio, il a donné une nouvelle édition du Sukhâvatîvyûha³, cette fois en une double recension, ainsi qu'une édition du Prajñâpâramitâhridaya-sûtra (également en double recension) et de la Ushnîshavijaya-dhârani⁴. Ces

<sup>1.</sup> A. F. Rudolf Hærnle, Birch-Bark Manuscript; dans Proceedings of the Asiatic Society of Bengal, août 1882.

<sup>2.</sup> Voir, à ce sujet, E. Senart, Prácrits et sanscrit bouddhague; dans Journal Asiatique, t. XIX (février-mars 1882), p. 239. — A. F. Rudolf Hærnle, Revised Translations of two Kshatrapa Inscriptions; dans Indian Antiquary, t. XII (1883), pp. 27 et 205. — Ramkrishna Gopal Bhandarkar, On Dr. Hoernle's Version of a Nosik Inscription and the Gáthá Dialect; ibidem, p. 139. — H. Kern, Préface de la nouvelle traduction du Lotus de la bonne loi, p. xiv.

<sup>3.</sup> F. Max Müller and Bunyu Nanjio, Sukhavati-vyūha: Description of Sukhavati, the Land of Bliss, edited. With two Appendices: I' Text and Translation of Sanghavarman's Chinese Version of the Poetical portions of the Sukhavati-vyūha. 2º Sanskrit Text of the Smaller Sukhavati-vyūha. Oxford, 1883. Forme le fascic. II du I' vol. de la série aryenne des Anecdota Oxoniensia. Pour de précédentes publications de ce texte, voir Rev. de l'Hist. des Rel., t. V, p. 116.

<sup>4.</sup> Les mèmes, The ancient Palm-leaves containing the Prajñaparamitahric'uya-sûtra, and the Ushnisha-vijaya-dhàrani, edited. With an Appendix by 6. Bühler. Oxford, 1884. Forme le fascic. III de la même collection. — Une autre dhàrani ou formule magique

textes, qui ont joui d'une grande réputation [163], sans être plus sensés pour cela, sont édités et traduits avec tout le soin qu'on devait attendre de M. Max Müller et accompagnés d'intéressantes informations sur les traductions qui en ont été faites en Chine à diverses époques. Les deux derniers sont la reproduction de ces fameux manuscrits sur feuilles de palmier, qui auraient été apportés en Chine dès 520 A.D., et qui depuis 609, dit-on, sont conservés au Japon dans le couvent de Horiuzi. Ces précieuses reliques, dont l'âge dépasserait ainsi de cinq à six siècles celui des plus anciens manuscrits connus, sont données en fac-similé, et ce sont ces reproductions qui, avec l'appendice où M. Bühler les a discutées au point de vue paléographique, font l'intérêt principal de la publication. L'inspection de ces planches ne justifie pas, à première vue, le grand âge que la tradition assigne au document : sans autre indication et à ne juger que d'après l'écriture on ne le ferait pas remonter plus haut que le viiie ou le ixe siècle. M. Bühler croit pourtant la tradition exacte. Il y voit la confirmation de vues émises par lui depuis longtemps, sur l'existence dans l'Inde d'alphabets cursifs à côté de ceux qui figurent dans les inscriptions et, grâce à sa connaissance parfaite de l'épigraphie hindoue, il a su donner à sa thèse un haut degré de probabilité. Il faut avouer toutefois que l'écart ici est tellement grand et l'argument fourni par la tradition si fragile, que, dans l'état actuel de la question, on ne saurait faire usage de ces manuscrits de Horiuzi au point de vue paléographique en toute sûreté de conscience et sans tenir compte des doutes exprimés à cet égard par M. Weber<sup>1</sup>. Peut-être la publication annoncée par M. Hærnle du manuscrit de Bakhshâli, en apportant des preuves nouvelles, fournira-t-elle les éléments d'une solution définitive. - Pendant que M. Max Müller travaillait sur cette ancienne copie du Prajñaparamita. [164] hridaya-sùtra, MM. Paul Regnaud et Ymaizoumi restituaient et traduisaient le même texte d'après une édition japonaise de 1754 procurée par M. Émile Guimet et des documents tibétains et sanscrits communiqués par M. Léon Feer. Leur travail présenté au Congrès de Leide, a fourni à M. de Milloué l'occasion de revendiquer pour le Musée Guimet l'honneur d'avoir possédé et fait connaître avant

de prière a été publiée par M. A. Weber d'après une plaque gravée provenant du Tibet: Ueber eine magische Gebetsformel aus Tibet; dans les Sitzungsberichte de l'Académie de Berlin, février 1884.

<sup>1.</sup> Dans le Literarisches Centralblatt du 22 novembre 1884.

l'Université d'Oxford et M. Max Müller, des textes sanscrits provenant du Japon<sup>1</sup>.

Tandis que ces dernières publications de M. Max Müller portent plus spécialement sur quelques-unes des questions accessoires que soulève l'histoire du bouddhisme du Nord, c'est au sein même de sa doctrine et de sa tradition que nous ramène la nouvelle traduction du Lotus de la Bonne Loi par M. Kern<sup>2</sup>. Le livre est bien connu par l'admirable version de Burnouf, et le nouveau traducteur n'a pas manqué de rendre sincèrement hommage à son illustre devancier. Toutefois, un savant aussi profondément versé en la matière que M. Kern, ne pouvait pas reprendre un texte pareil, sans donner beaucoup de nouveau. Sa traduction n'est pas la simple reproduction de l'œuvre française. Elle est faite en partie sur des matériaux différents, plus abondants et plus anciens, et l'interprétation des morceaux poétiques, des Gàthàs, a surtout profité des résultats acquis durant les trente dernières années. Les notes placées au bas des pages, brèves et substantielles, abondent en observations ingénieuses, en rapprochements heureux, soit au point de vue philologique, soit à celui de l'histoire et des doctrines du bouddhisme. Dans l'introduction, où il est tenu compte des informations de source tibétaine et chinoise, M. Kern s'est attaché à faire ressortir l'autorité parfois trop méconnue qui revient à ces sûtras développés du Nord, en même temps que, à l'aide d'exemples parfaitement [163] choisis, il a présenté les vues les plus fines et les plus neuves sur ce dialecte mixte des Gâthâs, dans lequel la majeure partie de cette littérature a été probablement rédigée.

De son côté, M. Foucaux a donné une nouvelle traduction, faite cette fois sur le texte sanscrit, du Lalitavistara<sup>3</sup>, cette biographie du Buddha qu'il a été le premier à faire connaître en Europe, d'après le texte tibétain. La nouvelle traduction est en progrès marqué sur la première : en beaucoup d'endroits on croirait à peine lire le même livre. Pour bien l'apprécier, toutefois, il convient d'attendre

<sup>1.</sup> L. de Milloué, Quelques mots sur les anciens textes sanskrits du Japon, à propos d'une traduction inédite du Prajñaparamitá-hridaya-sutra par MM. Paul Regnaud et Y. Ymaizoumi. Leide, 1884. Tirage à part des Travaux du Congrès international des Orientalistes à Leide.

<sup>2.</sup> H. Kern, The Saddharma-pundarika or the Lotus of the True Law, translated. Oxford, 1884. Forme levol. XXI des Sacred Books of the East.

<sup>3.</sup> Ph. Ed. Foucaux, Le Lalita vistara — Développement des jeux — contenant l'histoire du Bouddha Çakyamouni depuis sa naissance jusqu'à sa prédication. Traduit du sanskrit en français. Paris, 1884. Forme le voi. VI des Annales du Musée Gaimet.

le deuxième volume, où M. Foucaux doit donner des notes explicatives et l'appareil critique des manuscrits sur lesquels il a travaillé. A la fin du volume, trois appendices empruntés à des sources tibétaines et pàlies complètent le récit du Lalitavistara. Ce sont des morceaux bien connus relatifs à la généalogie du Buddha. à sa mort et à ses funérailles. — En même temps, M. Ràjendra-lâla Mitra, l'éditeur du texte sanscrit du Lalitavistara, a repris, dans la Bibliotheca Indica, la suite de sa traduction anglaise <sup>2</sup> qui était restée interrompue depuis plus de 25 ans.

Le Lalitavistara n'est pas la seule biographie du Buddha qu'aient possédée les bouddhistes du Nord. Outre celle qui est englobée dans le Mahâvastu, ils en avaient d'autres, dont les originaux sanscrits sont en partie perdus, mais ont été conservés parfois dans des versions tibétaines et chinoises. Ces dernières étant d'ordinaire datées d'une façon précise, sont du plus grand prix pour l'histoire de la légende du Buddha. C'est un de ces livres que nous donne M. Beal<sup>3</sup>. Le récit, qui [166] comprend la vie entière du Buddha, est la reproduction du Buddhacarita d'Açvaghosha et a été traduit en chinois en 420 A. D. Dans l'introduction, le traducteur anglais passe en revue les livres sur le même sujet qui existent ou ont existé en chinois et dont l'examen établit que cette légende était arrêtée dans tous ses traits essentiels dès avant la fin du 1er siècle.

Je n'ai pas connaissance d'une troisième biographie du Buddha comprise dans le récent ouvrage de M. Rockhill<sup>4</sup> et qui est de provenance tibétaine. Mais les lecteurs de la *Revue* ont pu juger ici même du soin avec lequel travaille M. Rockhill, par sa traduction

- 1. M. Foucaux nous prie de signaler une inadvertance qui lui a échappé à la correction des épreuves. P. 346, l. 2 du bas, au lieu de « l'objet des cinq prises (de possession par les sens) », il faut lire : « les cinq skandhas de la prise (de possession) ».
- 2. Råjendralåla Mitra, The Lalita-vistara, or Memoirs of the Early Life of Çakya Sinha. Translated from the Original Sanskrit. Fascic. 1 et 11. Calcutta, 1881-1882.
- 3. Samuel Beal, The Fo-sho-hing-tsan-king. A Life of Buddha by Accaghosha Bodhi-sattva translated from Sanskrit into Chinese by Dharmaraksha A. D. 420, and from Chinese into English. Oxford, 1883. Forme le vol. XIX des Sacred Books of the East.
- 4. W. W. Rockhill, The Life of the Buddha and the Early History of his Order. Derived from Tibetan Works in the Bkah-hgyur and Bstan-hgyur. Followed by Notices on the Early History of Tibet and Kholen. Londres, 1884. Fait partic de Trübner's Oriental Series. Je ne puis rien dire non plus de l'ouvrage de M. A. Lillie, The Popular Life of Buddha. Londres, 1883. Mais, à en juger par les autres productions de l'auteur, ce qu'il peut y avoir mis du sien doit être sujet à caution.

du Pratimoksha-sùtra¹. Le même savant a traduit du tibétain deux de ces petits traités² où l'on croit surprendre parfois comme l'écho de la prédication du grand solitaire, ainsi que l'Udânavarga³ qui représente dans la collection du Nord cet admirable recueil de sentences religieuses et morales connu dans le Sud sous le titre de Dhammapada, « les stances du salut ». — M. Léon Feer a continué ses minutieuses analyses de la collection d'histoires édifiantes intitulée Avadânaçataka ou «les cent actions mémorables⁴». — Enfin [167] l'ensemble de cette littérature sacrée, telle qu'elle existe au Népal et en Chine, a été inventorié d'une façon plus complète qu'il ne l'avait été jusqu'ici, dans des Catalogues qui sont des modèles de bibliographie historique, par MM. Bendall⁵ et Bunyu Nanjio⁶.

Si de la littérature nous passons à l'archéologie, c'est encore M. Senart que nous trouvons en première ligne avec la suite de sa magistrale étude des inscriptions du roi Piyadasi<sup>7</sup>. L'interprétation de tous ces monuments est sortie de là plus ou moins modifiée dans le détail. Mais les plus grands changements ont porté sur les inscriptions découvertes en dernier lieu, celles de Bairât, de Sahasrâm et de Rùpnâth, où l'on avait cru trouver la date du Nirvaṇa. Cette date disparaît et fait place à un envoi de missionnaires: l'édit au lieu d'être de la fin du règne, devient le premier de la série, et l'hostilité professée par le roi contre les dieux du ciel, est

- 1. W. Woodville Rockhill, Le Traité d'émancipation ou Pratimoksha Sûlra, traduit du tibélain; dans la Rev. de l'Hist. des Rel., t. IX, pp. 3 et 167.
- 2. Le même, Translation of two brief Buddhist Sutras from the Tibetan; dans Proceedings of the American Oriental Society, mai 1883.
- 3. Le mème, Udânavarga: a Collection of Verses from the Buddhist Canon, compiled by Dharmatrâta, being a Northern Buddhist version of Dhammapada. Translated from the Tibetan of the Bkah-hgyur, with Notes and Extracts from the Commentary of Prajñávarman. Londres, 1883. Fait partie de Trübner's Oriental Series. Cf. l'article de M. Léon Feer dans la Revue critique du 3 septembre 1883.
- 4. Léon Feer, Etudes Bouddhiques: Mésaventures des Arhats; dans le Journal Asiatique, t. XIX, p. 328 (1882). Comment on devient Arhatí; ibidem, I, p. 407 (1883). Comment on devient Deva; ibidem, III, p. 5 (1884). Comment on devient Preta; ibidem, p. 109. Les Avadânas Jâtakas; ibidem, IV, p. 332.
- 5. Gecil Bendall, Catalogue of the Buddhist Sanskrit MSS. in the University Cambridge, with Notes and Illustrations of the Palæography and Chronology of Nepal and Benal. Cambridge, 1883.
- 6. Bunyu Nanjio, Priest of Eastern Hongwanzi, Japan : A Catalogue of the Buddhist Tripiṭaka. Oxford, 1883.
- 7. E. Senart, Etude sur les inscriptions de Piyadasi. Deuxième partie. Les édits sur colonnes; dans le Journal Asiatique, t. XIX, p. 385 (1882) et XX, p. 101. Troisième partie: Les édits détachés sur roc; ibidem, t. I, p. 171 (1883) et III, p. 446 (1884).

changée en hostilité contre les dieux de la terre, des brahmanes. - M. Bühler, qui a repris à son tour l'étude de ces inscriptions dans le Journal de la Société orientale allemande<sup>1</sup>, a pourtant trouvé encore à glaner après M. Senart. Outre cet excellent travail, on lui doit la transcription des nouveaux fac-similés, pris par M. Fleet, des édits gravés sur les piliers de Delhi (làt de Firôz Shah) et d'Allahàbàd<sup>2</sup>. Sa proposition de ne compter [168] que sept de ces édits et de voir dans le huitième (l'édit circulaire) la continuation immédiate du septième, est une des plus heureuses qu'on ait faites, par la simplicité avec laquelle elle répond à toutes les exigences. - A côté de ces travaux sur les plus anciennes inscriptions de l'Inde, il faut signaler le mémoire de M. Halévy sur le double alphabet dans lequel elles sont écrites3. M. Halévy commence par établir l'étroite dépendance de l'alphabet méridional de celui du Nord et, au lieu de rattacher ce dernier, comme on l'avait fait jusqu'ici, à l'ancien alphabet phénicien, il le dérive directement de l'écriture cursive araméenne dans laquelle sont écrits les papyrus ptolémaïques. Quant à l'alphabet phénicien archaique, il n'est intervenu qu'indirectement, par l'intermédiaire d'un dérivé, l'alphabet grec, auquel l'écriture indienne a emprunté un certain nombre de caractères. Ces conclusions s'appuient sur des rapports si concluants et si précis, qu'on ne saurait leur refuser une très grande probabilité. Elles sont heureusement indépendantes de l'espèce de contre-épreuve à laquelle M. Halévy a cru devoir les soumettre en y rattachant des vues plus que risquées sur l'àge des monuments même de la littérature de l'Inde.

Le défaut d'espace ne nous permet pas de passer en revue plus longtemps une à une les nombreuses publications relatives à l'archéologie du bouddhisme du Nord. Il nous faut pourtant accorder encore, ne fût-ce qu'en passant, une mention spéciale à quelquesunes des plus importantes. M. Bhagvànlàl Indraji a publié un rapport plein d'informations du plus haut intérêt sur les antiquités

<sup>1.</sup> G. Bühler, Beiträge zur Erklärung der Açoko-Inschaften; dans Zeitschrift der Deutschen Morgent. Gesetlschaft, XXXVII (1883), pp. 87, 253, 422 et 572.

<sup>2.</sup> Le même, Transcripts of the Delhi and Allahabad Pillar Edicts of Açoka; dans Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 306. La transcription est placée en regard des facsimilés publiés par M. Fleet.

<sup>3.</sup> J. Halévy, Résumé d'un mémoire sur l'origine des écritures indiennes. Extrait des Comptes rendus des séances de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, septembre 1884. — Cf. R. N. Cust, On the Origin of the Indian Alphabet; dans Journ. of the Roy. Asiatic Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XVI (1884), p. 325.

bouddhiques découvertes dans les environs de Bombay 1, entre autres un fragment du huitième des édits sur roc d'Açoka, qui montre que la domination [169] directe de ce prince s'étendait bien plus bas sur la côte du Dékhan qu'on ne le supposait jusqu'ici. — Les opérations de l'Archæological Survey of India embrassent le passé entier de l'Inde. C'est ici pourtant qu'il convient de les mentionner, parce que les restes de la période bouddhique continuent à y tenir la plus grande place. On trouvera en note le détail des nouveaux volumes concernant, les uns l'Inde du Nord, dont l'exploration est directement dirigée par M. Cunningham<sup>2</sup>, les autres l'Inde de l'Ouest et du Sud, où les travaux sont conduits par M. Burgess<sup>3</sup>. — M. Beal, à qui on doit déjà d'excellentes recherches sur les pèlerins bouddhistes du moven âge, a publié une nouvelle traduction du Mémoire sur les Contrées occidentales de Hiouen-Tsang, cette précieuse description de l'Inde et du monde bouddhique du vii siècle. L'auteur y a joint [170] les relations de deux prédécesseurs de Hiouen-Tsang4, Fa-Hian et Song-Yun, la

- 1. Bhagvanlal Indraji, Antiquarian Remains at Sopara and Padana; dans Journal of the Roy. Asiatic Soc. Bombay Branch, t. XV (1883), p. 273.
- 2. Archæological Survey of India: Report of Tours in the South-eastern Provinces in 1874, and 1875-76. By J. D. Beglur, under the superintendence of Major-General A. Cunningham. Vol. XIII, Calcutta, 1882. Report of a Tour in the Penjab in 1878-79. By A. Cunningham. Vol. XIV, 1882. Report of a Tour in Behar and Bengul in 1879-80, from Patna to Sanargaon. By. A. Cunningham. Vol. XV, 1882. Report of Tours in North and South Bihar, in 1880-81. By A. Cunningham and H. B. W. Garrick. Vol. XVI, 1883. Report of a Tour in the Central Provinces and Lower Gangetic Doab in 1881-82 By A. Cunningham. Vol. XVII, 1884. Report of a Tour in the Gorakhpur District, in 1875-76 and 1876-77. By A. C. D. Carlleyle. Vol. XVIII, 1883.
- 3. Jas. Burgess, Archæological Survey of Western India. Vol. IV. Report on the Buddhist Cave Temples and their Inscriptions, being part of the Results of the fourth, fifth, and sixth seasons operations of the Archæological Survey of Western India. 1876-77, 1877-78, 1878-79. Supplementary to the volume on a Cave Temples of India a. Londres, 1883. Pour la partie épigraphique, M. Burgess a eu la collaboration de M. Bhagvanlâl Indraji, qui a préparé les fac-similés, et de M. Bühler qui a traduit la plupart des inscriptions. Vol. V: Report on the Elura Cave Temples and the Brahmanical and Jaina Caves in Western India, completing the Results of the fifth, sixth, and seventh seasons operations of the Archæological Survey. 1877-78, 1878-79, 1879-80. Supplementary to the volume on a The Cave Temples of India a. Londres, 1883. Ce volume contient les inscriptions de Nanaghât et de Kanheri, traduites par M. Bühler.

Jas. Burgess, Archæological Survey of Southern India. N° 3. Notes on the Amarâvatî Stûpa. Madras. 1882. Les inscriptions sont traduites par un élève de M. Bühler, M. E. Hultzsch de Vienne. Une traduction revue et augmentée a été publiée depuis par M. Hultzsch, Amarâvati-Inschriften gelesen and erklärt; dans Zevischr. der Deutsch Morgenl. Gesellsch., t. XXXVII (1883, p. 548. — Cf. du mème, A Buddhist Inscription from Koṭā; ibidem, XXXVIII, p. 546.

4. Samuel Beal, Si-yu-ki. Buddhist Records of the Western World, translated from the

dernière traduite pour la première fois. Les notes, suffisantes peutêtre pour le sinologue, auraient pu être parfois plus explicites. — M. Sarat Chandra Dâs a donné d'utiles informations sur l'histoire et sur les particularités du bouddhisme tibétain <sup>1</sup>. — Enfin M. Senart, en analysant une des plus importantes parmi les inscriptions sanscrites récemment envoyées du Cambodge par M. Aymonier<sup>2</sup>, a montré que, au 1xe siècle encore, le bouddhisme de ce pays se rattachait non seulement par la langue, ce que l'on savait déjà, mais aussi par la doctrine, à la branche du Nord<sup>3</sup>. — On trouvera en note<sup>4</sup> le relevé de quelques travaux détachés éclairant diverses particularités de l'ancien bouddhisme de l'Inde.

Chinese of Hiuen-Tsiang (A. D. 629), 2 vol. Londres, 1884. Fait partie de Trübner's Oriental Series.

- 1. Baboo Sarat Chandra Dâs, Contributions on the Religion, History, etc., of Tibet: dans Journal of the Asiatic Soc. of Bengal, t. L (1881), p. 187 et L1, pp. 1 et 87. Cf. W. W. Rockhill, The Tibetan a Hundred Thousand Songs » of Milaraspa, a Buddhist Missionary of the Eleventh Century; dans Proceedings of the Americ. Orient. Soc., octobre 1884.
- 2. Émile Senart, Une inscription bouddhique du Cambodge; dans la Revue Archéologique, 3° série, t. I (1883), p. 182.
- 3. Le sanscrit était de même anciennement la langue du bouddhisme de la presqu'île de Malacca. H. Kern, Over eenige oude Sanskritopschriften van't malaische Schiereiland; dans les Verslagen en Mededeelingen de l'Académie d'Amsterdam, section de littérature, série III, partie I, 1883.
- 4. H. Rivett-Carnac, Memorandum of Clay Discs called « Spindle Whirls » and votive Seals found at Sankisa, Behar, and other Buddhist Ruins in the North Western Provinces of India; dans le Journal of the Asiatic Soc. of Bengal, t. XLIX (1880), p. 127. Les sceaux d'argile avec formule votive ne sont pas particuliers au bouddhisme : on en a trouvé depuis de tout 'semblables, avec des légendes brahmaniques. R. Hærnle, Notes on Some Clay-Seals found in the Panjab: dans Proceedings of the As. Soc. of Bengal, septembre 1884. - Arthur Lillie, Buddhist Saint Worship; dans Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XIV (1882), p.218. - William Simpson, A Sculptured Tope on an old Stone at Dras, Ladakh; ibidem, p. 28. - Buddhist Caves of Afghanistan: ibidem, p. 319. - The Identification of the Sculptured Tope at Sanchi; ibidem, p. 332. - H. Yule, Buddha and St. Josaphat; dans The Academy, 1er septembre 1883. Montre que déjà l'historien portugais Diego de Couto avait reconnu l'identité de Josaphat et du Buddha. Cf. sur cette légende de Josaphat, E. Braunholz: Die erste nicht christliche Parabel des Barlaam und Josaphat: ihre Herkunft und Verbreitung. Halle, 1884. - A. Andreozzi, Il dente di Budda. Racconto estratto dalla Storia delle spiagge, e tradotto letteralmente del Chinese. Florence, 1883. Sur la légende de la dent sacrée, cf. les pièces appartenant à la littérature du Sud, traduites par M. L. de Milloué dans les Annales du Musée Guimet, vol. VII, Paris, 1884 : 1º Le Dațhavança ou histoire de la dent relique du Buddha Gotama. Poème épique puli de Dhammakitti, traduit en français d'après la version anglaise de Sir Mutu Coomàra Swâmy. 2º Mémotre sur la dent relique de Ceylan, précédé d'un essai sur la vie et la religion de Gautama Buddha, pur J. Gerson da Cunha. Traduit de l'anglais avec autorisation de l'auteur. - S. Beal, Two Sites named by Hiouen-Thsang in the 10th Book of the Si-yu-ki; dans Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XV (1883), p. 333. - Le même, Some further gleanings from the Si-yu-ki; ibidem, t. XVI (1884), p. 247. — Le même,

[171] Nous pourrons être plus bref en passant en revue les publications relatives au bouddhisme du Sud. Non que ces publications soient moins importantes que les précédentes ni qu'elles forment un ensemble moins considérable. Mais elles sont moins éparpillées et consistent, pour la majeure partie, en éditions de textes qui ne s'adressent qu'aux spécialistes. — M. Fausböll a ajouté un nouveau volume à sa grande édition du texte et du commentaire palis du livre des Jàtakas, ou des récits relatifs aux existences antérieures du Buddha<sup>1</sup>. La publication s'arrête au 438<sup>e</sup> récit. Il suffira d'un dernier volume pour achever la collection, qui est la recension bouddhique, en quelque sorte, de ce grand amas de fables et de contes communs, depuis bien des siècles, à l'Inde et à l'Occident. La traduction dévolue à M. Rhys Davids n'a pas progressé du même pas, et en est toujours encore au 40° récit. — M. Oldenberg a achevé sa belle édition du texte pali du Vinayapitaka2. Le volume IV comprend deux parties : la première [172] contient la fin de la discipline des moines et traite successivement des péchés qui entraînent pénitence, de ceux qui s'expient par la simple confession, des menues observances concernant le costume, la tenue, le boire et le manger, enfin des diverses sortes de procédure à suivre en cas d'offense. La deuxième partie reprend les matières traitées dans le IIIe volume et dans la première partie du IVe volume, en tant qu'elles s'appliquent spécialement aux religieuses. Le volume V est à la fois un supplément et un résumé des volumes I-IV. — En même temps que le texte original complet, M. Oldenberg publie, en collaboration avec M. Rhys Davids, la traduction des principales portions du Vinayapitaka<sup>3</sup>. La première partie du recueil, le

Kukkuṭapādagiri and Kukkuṭa Sanghārāma; dans l'Indian Antiquary, t. XII (1883), p. 327. — Sir Walter Elliot, Notice of a Buddhist Tope in the Piṭṭapur Zamindari; ibidem, p. 34 et la note de M. R. Sewell, p. 253. — L. de Milloué, On the Nāgapaṭṭanam Buddhist Images; ibidem, p. 311. — F. Max Müller. The true date of Buddha's death: dans The Academy du 1<sup>er</sup> mars 1884. — T. H. Hendley, Buddhist Remains near Sāmbhur in Western Rajputana, India; dans Journal of the Roy. Asiatic Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XVII (1885), p. 29.

- 1. V. Fausbóll, The Jâtaka together with its Commentary, being Tales of the anterior births of Gotama Buddha. For the first time edited in the original Pâli. Vol. III. Londres, 1883.
- 2. Hermann Oldenberg, The Vinaya Piţakam. One of the principal Buddhist Holy Scriptures in the Pâli language. Vol. IV. The Suttavibhanga, Second Part (End of the Mahâvibhanga; Bhikkhunivibhanga). Londres et Edimbourg, 1882. Vol. V: The Parivara; ibidem, 1883.
- 3. T. W. Rhys Davids and Hermann Oldenberg: Vinaya Texts translatea from the Pâli. Part I: The Pâtimokkha. The Mahâvagga, I-IV. Oxford, 1881. Part II: The Mahâ-

Vibhanga ou Suttavibhanga, qui correspond aux volumes III et IV de l'édition de M. Oldenberg1, ne se prêtait guère à une version complète. Comme l'indique le titre de cette partie, « développement du Sutta », elle consiste en une sorte de commentaire d'un texte fondamental, réparti sous la forme de courtes prescriptions, à la fin des chapitres. Le commentaire, avec force digressions, expose en détail l'application de ces prescriptions et indique à quelle occasion elles ont été formulées par le Buddha. Ce sont ces prescriptions, qui, détachées du contexte, constituent le Pâtimokkha, l'examen de conscience des membres de l'ordre, proprement « la libération (du péché) », que MM. Rhys Davids et Oldenberg ont traduites comme représentant suffisamment le contenu du Vibhanga?. De la deuxième partie du Vinavapitaka, les Khandhakas, proprement « les chapitres » (vol. I et II de l'édition Oldenberg), ils donnent au contraire la version complète. La partie publiée comprend le Mahavagga, « la grande collection », [173] en entier et le premier tiers environ du Cullavagga, « la petite collection ». L'ensemble forme une composition, sinon homogène, du moins indépendante, ne suivant pas, comme le Vibhaiga, un texte antérieur et qu'on puisse en détacher. Il y est traité de l'admission dans l'ordre, des jours de jeune, de la retraite annuelle durant la saison des pluies, du costume, des repas, de l'autorite ecclésiastique, de l'excommunication et de tout l'ensemble de la discipline. La partie légendaire, dans les premières sections surtout, est bien plus riche et plus originale que dans le Vibhanga. L'introduction contient un nouvel exposé des questions d'histoire littéraire que soulève le Vinayapitaka et que M. Oldenberg avait déjà discutées dans la préface de son édition du Mahâvagga.

M. Oldenberg a entrepris et achevé son édition du Vinaya avec l'appui de l'Académie de Berlin et du ministère de l'Inde et des colonies. Depuis, ces études ont trouvé un centre et une organisation indépendants par la constitution de la Pâli Text Society. On trouvera dans le Journal<sup>3</sup> de la société, dans les rapports annuels

vagga, V-V. The Callavagga, 1-111. Oxford, 1882. Forment les vol. XIII et XVII des Sacred Books of the East.

<sup>1.</sup> L'ordre adopté par M. Oldenberg dans son édition diffère de celui des MSS du Vinayapitaka. Pour obtenir ce dernier, il faut ranger les volumes de l'édition de la façon suivante : III, IV, I, II, V.

<sup>2.</sup> La traduction ne donne que ce qui est relatif aux moines. Elle laisse de côté les chapitres qui concernent spécialement les religieuses.

<sup>3.</sup> Journ. of the Palli Text Society. Edited by T. W. Rhys Davids. 2 vol. Londres, 1882 et 188:

qu'y publie M. Rhys Davids, toutes les informations concernant l'origine, les statuts, l'activité naissante et déjà fructueuse de l'association. Outre ces rapports, le Journal publie des correspondances, des catalogues des principales collections de MSS, pâlis existant en Europe et dans l'Inde, ainsi que des mémoires et travaux de diverse nature, dont l'étendue ne suffirait pas pour remplir un volume 1. Quant aux publications séparées, il suffit de les énumérer, pour faire [174] juger de l'importance du travail accompli en si peu de temps. Elles ont porté principalement sur le Suttapitaka, « la corbeille des Suttas » ou des discours (prononcés en général par le Buddha) qui s'adressent aux laigues aussi bien qu'aux membres de l'ordre. M. Morris a édité les deux derniers traités de cette division du canon: le Buddhavamsa « la succession des Buddhas » et le Carivâpitaka « le livre de la pratique (suivie par le Bodhisattva<sup>2</sup>) »: l'un, un abrégé en vers de la vie du Buddha Gotama et de celles de ses vingt-quatre prédécesseurs; l'autre, une collection également en vers de trente-quatre jâtakas ou récits des existences antérieures du Buddha. MM. Oldenberg et Pischel ont publié, l'un les Theragàthas, l'autre les Theragathas 3, deux recueils de stances attribuées par la tradition à des anciens et à des « anciennes » de l'ordre, contemporains du Buddha ou ayant vécu peu de temps après lui. Ces textes, ainsi que les précédents, appartiennent à la cinquième section du Suttapitaka, au Khuddakanikâya ou « collection des petits morceaux ». M. Morris a entrepris à lui seul l'édition de la quatrième section, l'Anguttaranikâva, recueil d'une étendue considérable dont il vient de publier les deux premiers chapitres4. Enfin, la troisième des grandes divisions du

<sup>1.</sup> Voici la liste de ces mémoires: James d'Alwis: On Buddhism. On Pâli. — Max Müller: The late Kenjiu Kasawara. — A. C. Benson: Buddha. — Cecil Bendall, Notes and Queries on Passages in the Mahâvagga. — Edward Müller, Khuddhasikkhâ and Mâlasikkhâ. Deux traités en vers formant un abrégé du Vinayapiṭaka. — Les collections de MSS. décrites sont: Bodleyan Library, Oxford (O. Frankfurter); Bibliothèque nationale, Paris (Léon Feer); Oriental Library, Kandy, Ceylon (H. P. Bell); Colombo Museum, Ceylon (Louis de Zoysa); India Office, London (H. Oldenberg); British Museum, London (Hærning); Cambridge University Library (Rhys Davids); Bibliothèque royale et Bibliothèque de l'Université, Copenhague (Rhys Davids, d'après Westergaard et Fausböll); Société d'Anthropologie et de Géographie de Stockholm (E. W. Dahlgren et Fausböll).

<sup>2.</sup> Rev. Richard Morris, The Buddhavamsa and the Cariyâ-pitaka, edited. Part I. Text. Londres, 1882.

<sup>3.</sup> Hermann Oldenberg and Richard Pischel, The Thera and Theri-Gatha. (Stanzas ascribed to Elders of the Buddhist Order of Recluses.) Edited. Londres, 1883.

<sup>4.</sup> Rev. Richard Morris, The Anguttara-nikāya, edited. Part I. Ekanipāta and Dukani-pita. Londres, 1883.

- canon, l'Abhidhammapitaka, « la corbeille de la métaphysique 1 », a été à son tour entamée par le même savant, qui en a édité la section intitulée Puggalapañnatti, « la théorie des individus? ». C'est un traité qui d'abord énumère et ensuite définit, chaque fois en dix chapitres, les conditions des individus engagés dans le courant, c'est-à-dire convertis à la loi du [173] Buddha. D'un autre ouvrage publié sous les auspices de la Société et qui, par exception, est un livre jaina, il sera question plus loin, quand nous examinerons les travaux relatifs à cette secte. C'est là un début qui promet : pour peu que la Société reste fidèle à son programme, on peut espérer que, d'ici à peu d'années, le texte du canon pâli tout entier sera devenu accessible dans des éditions critiques. — En dehors de cette belle collection, je n'ai à signaler, en fait de publications de textes, qu'une curieuse litanie en l'honneur du Buddha, de provenance birmane<sup>3</sup>, et le Sutta édité par M. Senart à la suite de son étude sur les inscriptions de Pivadasi4.

Pendant que les études de haute philologie pâlie se concentraient ainsi dans la *Pâli Text Society*, il se créait à Ceylan même, sur le modèle de l'*Indian Antiquary*, un nouveau périodique, l'*Orientalist*<sup>5</sup>, qui, il faut l'espérer, sera pour le bouddhisme singhalais, ce que l'excellent recueil fondé par M. Burgess est pour l'Inde

- 1. Traduction communément admise, mais qui, par rapport au canon pâli du moins, est loin d'être exacte. Les traités compris dans cette division ne traitent ni plus ni moins de métaphysique que les autres parties du canon, que les Suttas notamment. Ils paraissent plutôt se distinguer du reste par leur origine secondaire et par leur forme, qui est particulièrement technique et aride.
  - 2. Rev. Richard Morris, The Puggala-paññatti. Part I. Text. Londres, 1883.
- 3. H. L. St. Barbe, The Namakkira, with Translation and Commentary; dans le Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XV (1883), p. 213.
- 4. L'Ambalatthikârâhulovâda-Sutta, tiré de la deuxième section du Suttapiṭaka; dans le Journal Asiatique, t. III (1884), p. 493. A ces dernières publications, il faut joindre la traduction d'une sorte d'encyclopédie bouddhique siamoise, le Paramattha Miezu, par M. Bastian, qui est insérée dans son récent ouvrage: Religions-philosophische Probleme auf dem Forschungsfelde Buddhistischer Psychologie und der Vergleichenden Mythologie. Berlin, 1884, p. 115. Je voudrais pouvoir rendre compte de cette publication de M. Bastian, ainsi que de son précédent ouvrage: Der Buddhismus in seiner Psychologie. Berlin, 1882. Mais j'avoue que je n'ai à peu près rien compris à l'un, et guère plus à l'autre. Abstraction faite de l'obscurité de détail et en quelque sorte matérielle de sa façon d'écrire, il m'est impossible de saisir le but général que se propose M. Bastian. Ce ne sont pas là de simples matériaux, parce qu'il s'y mèle trop de spéculation. Ce n'est pas davantage un exposé théorique, car le fil, pour moi du moins, se perd à chaque instant. C'est un chaos informe, que je suis obligé de laisser à débrouiller à de plus habiles que moi.
- 5. The Orientalist, a Monthly Journal of Oriental Literature, Arts and Sciences, Folklore, etc. Kandy, Ceylan. Le 1" numéro est de janvier 1884.

propre, l'organe le plus commode et le plus accrédité de la recherche courante. A côté d'intéressantes communications sur le folklore et l'ethnographie de l'île, l'archéologie bouddhique y est représentée par plusieurs articles dont on trouvera le relevé en note <sup>1</sup>.

[476] Il ne me reste plus, pour achever ma tâche en ce qui concerne le bouddhisme, qu'à jeter un coup d'œil sur les ouvrages où il est envisagé d'une façon générale, à la fois d'après les documents du Nord et ceux du Sud. M. Kern a terminé sa grande et belle histoire du bouddhisme dans l'Inde<sup>2</sup>, le livre le plus complet qu'on possède sur la matière. J'ai indiqué dans le précédent Bulletin les réserves que commandent les théories mythologiques de l'auteur : j'ai dit aussi que la valeur de l'ouvrage était indépendante de ces théories. A mesure d'ailleurs que le récit s'éloigne des origines et de la personne du fondateur, il donne moins de prise à ce genre d'objections, tandis que les qualités qui le distinguent, la clarté, l'exactitude, l'étendue et la sûreté des informations, cette intelligence des faits surtout, sans laquelle il n'est point d'histoire, s'affirment jusqu'à la fin, dans l'ensemble et dans les moindres détails. Dans ce deuxième volume, M. Kern traite du Samgha, de l'ordre bouddhique, de son organisation et de sa discipline; du culte avec ses pratiques, ses symboles, son appareil; de l'histoire de l'Église, [177] avec ses conciles, ses schismes, ses sectes et ses

<sup>1.</sup> L. Corneille Wijesinha, Episodes from the Mahavamsa, pp. 49, 80, 125, 145 et 169. — W. P. Ranesingha, Buddhist Burial Service as held by the Siamese Sect in the Low Country of Ceylan, p. 116. — Louis Nell, The Apannaka Jataka, p. 156. — T. B. Panebokke, The Reward of Covetousness, p. 165. — Rev. D. J. Gogerly, Buddhism, p. 193. Des réimpressions des menus travaux, devenus introuvables, de M. Gogerly, seraient les bienvenues. — J. F. Dickson, The Dasampada-Kammavaca, p. 206. Est la réimpression de l'article du Journal of the Roy. As. Soc., t. VII, et traite de la réception dans l'ordre. — Pour terminer ce qui concerne l'archéologie du bouddhisme méridional, j'ajoute quelques travaux d'autre provenance: Arthur Lillie, The Buddhism of Ceylon, dans le Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XV (1893), p. 419. — W. Knight James, Notes on Buddhist Images in Ceylon; dans l'Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 14. — Rev. Richard Morris, Folklates of India; dans le Folklore Journal, t. II (1884), p. 304, 332, 370 et t. III (1885), p. 56; est une série d'études sur les Jâtakas.

<sup>2.</sup> H. Kern, Geschiedenis van het Buddhisme in Indië. Zweede Deel. Harlem, 1884.—L'ouvrage est traduit en allemand par M. H. Jacobi, Der Buddhismus und seine Geschichte in Indien. Leipzig. Le 1° volume est de 1882; le 2° est sous presse. — L'interruption de la traduction française commencée dans la Revue est infiniment regrettable, et j'aime toujours à espérer qu'elle n'est que temporaire. Nous n'avons rien dans notre langue qui puisse tenir lieu de cet ouvrage. — Cf. E. Bruchmann, Der Buddhismus, dans la Zeitschrift für Völkerpsychologie und Sprachwissenschaft, t. XV (1884), p. 413. L'article se réfère spécialement à l'ouvrage de M. Kern et à la vie du Buddha de M. Oldenberg.

écoles; enfin de l'histoire politique du bouddhisme, autant que nous pouvons l'entrevoir, de sa longue et lente décadence, jusqu'aux jours où le silence qui s'est fait sur lui, nous avertit seul qu'il s'est éteint. Ces derniers chapitres du livre en sont, à première vue, la partie la plus neuve. Depuis Lassen, personne n'avait entrepris d'écrire l'histoire de cette décadence dont les découvertes récentes de l'archéologie ont en partie renouvelé les données. Mais à des yeux exercés, il n'échappera pas combien tout l'ensemble de l'ouvrage est original. Nul n'a mieux montré que M. Kern, par des rapprochements aussi précis et aussi patiemment rassemblés, combien le bouddhisme de l'Inde a toujours été profondément hindou, et combien il faut se garder d'exagérer et de généraliser l'antagonisme qui a pu parfois éclater entre lui et le brahmanisme. Des vues semblables dominent les belles études que MM. Kuenen 1 et Renan2 ont consacrées au bouddhisme et qui ont déjà été présentées aux lecteurs de la Revue<sup>3</sup>. Elles trouveraient leur application ailleurs encore dans l'histoire des sectes de l'Inde, et il faudrait les avoir toujours présentes à l'esprit en touchant aux diversités de dévotion et d'observance de ce vieux monde religieux, où le dogme proprement dit tient parfois si peu de place. Il n'y a pas de moyen plus sûr de s'y perdre, que d'y introduire les distinctions tranchées auxquelles nous a habitués l'histoire de notre Occident, où, depuis des siècles, il n'y a plus en présence que des religions à catéchisme.

C'est à l'historien du christianisme plutôt qu'à l'indianiste, de se prononcer sur les rapprochements que M. Seydel a essayé d'établir entre la vie du Christ et celle du Buddha 4. [178] Ces rapprochements ne sont pas de pure fantaisie: ils reposent sur des rapports qu'il serait inutile de nier. De ces similitudes, plusieurs sont probablement fortuites. Ainsi, pour le bain qui termine le jeune du Buddha et la retraite au désert suivie du baptême dans le Jourdain, le

<sup>1.</sup> A. Kuenen, National Religions and Universal Religions. The Hibbert Lectures, 1882. Londres, 1882. La traduction française de M. Maurice Vernes, Religion nationale et Religion universelle, Paris, 1883, est faite sur le texte hollandais.

<sup>2.</sup> Dans le Journal des Savants, 1883, p. 177, 259; articles reproduits dans: Nouvelles Études d'histoire religieuse, Paris, 1884.

<sup>3.</sup> Voir Revue de l'Hist. des relig., t. VII, p. 381, et l'article de M. A. Réville, ibidem, t. IX, p. 384.

<sup>4.</sup> Rudolf Seydel, Das Evangelium von Jesu in seinen Verhältnissen zu Buddhasage und Buddhalehre, mit fortläufiger Rücksicht auf andere Religionskreise untersucht. Leipzig, 1882. — Die Buddha-Legende und das Leben Jesu nach den Evangelien. Erneute Prüfang ihres gegenseitigen Verhältnisses. Ibidem, 1884.

surnaturel de la mise en scène était, de part et d'autre, pour ainsi dire donné d'avance. Quant au fond du récit, il est parfaitement justifié, du côté du Buddha, par la coutume hindoue, tandis que, dans l'Évangile, il nous a conservé le souvenir d'un fait historique dont on ne peut pas se débarrasser, l'affiliation de Jésus à la secte de Jean le Baptiste. Mais il restera toujours un certain nombre de rapports qui ne sauraient être expliqués de la même façon, et, d'autre part, il parait bien établi que la légende du Buddha était fixée, dans ses traits essentiels, avant le commencement de notre ère. A mon avis la question est ici la même que pour la légende de Krishna et doit être résolue de la même façon. Il y a là un vieux fonds d'éléments mythiques qui existait à l'état flottant d'un bout à l'autre du monde antique et qui dispense de recourir à l'hypothèse d'un emprunt direct<sup>1</sup>. Telle n'est pourtant pas la conclusion de M. Seydel. D'après lui, nos Evangiles reposeraient sur une sorte de poème chrétien, écrit à Alexandrie, par un auteur qui aurait eu sous les yeux une vie du Buddha. Je n'examine pas si ce n'est pas là faire trop d'honneur, d'après tout ce que nous en savons, aux productions de la littérature bouddhique. Je me demande simplement, en me plaçant au point de vue de M. Seydel et en me référant à la longue liste qu'il a dressée de ces emprunts, ce qu'aurait bien pu être dans ce cas la légende du Christ avant la confection du poème. Je me demande encore comment la présence de documents pareils dès le Ier siècle, à Alexandrie, dans un [179] milieu aussi curieux des choses orientales, pourrait se concilier avec l'ignorance dans laquelle le monde hellénique est resté si longtemps par rapport au bouddhisme; et je suis obligé de convenir que, de toutes les solutions possibles, celle de M. Seydel me paraît encore la plus invraisemblable.

Je ne connais que pour ce qui en a été dit dans la Revue le livre de M. Virieux sur le Buddha et sa doctrine<sup>2</sup>. Je n'ai pas davantage, après les substantiels articles de M. Baissac<sup>3</sup>, à revenir

<sup>1.</sup> Je n'entends pas nier d'ailleurs la possibilité de certains emprunts, par exemple la virginité de la mère du Buddha, qui, contrairement à l'opinion de M. Seydel, me paraît être un trait chrétien,

<sup>2.</sup> Eugène Virieux, Le Bouddha, sa vie et sa doctrine. Paris, 1884. Voir l'article de M. Foncaux dans la Rev. de l'Hist. des relig., t. XI, p. 99.

<sup>3.</sup> Jules Baissac, Etudes d'Histoire religieuse contemporaine. La nouvelle théosophie; dans la Rev. de l'Hist. des relig., t. X, pp. 43 et 161. — Cf. l'article de M. Foucaux, Un Catéchisme bouddhiste en 1881. Ibidem, t. VII, p. 99, et W. C. Fink, Theosophy, Exoteric and Esoteric: dans le Calculla Review, avril 1883, p. 372.

sur le néo-bouddhisme qui, parti d'Amérique et d'Europe, nous revient maintenant par la voie de l'Inde. Je dois dire pourtant que, comme études historiques, des livres comme le Bouddhisme ésotérique de M. Sinnett¹, relèvent à peine de la critique. Quant au rôle que l'élément surnaturel joue dans ces écrits, l'examen en appartient à la psychologie et, je le crains, à la psychologie pathologique. Mais, quoi qu'il faille penser à cet égard, on ne peut s'empêcher d'admirer la sûreté en quelque sorte instinctive avec laquelle les auteurs de ce singulier mouvement sont allés droit au pays du monde qui, mieux que tout autre, pouvait leur fournir avec un minimum de ce que nous appelons religion, un maximum de mysticisme.

Les travaux relatifs à la littérature des Jainas, qui n'avaient exigé que quelques lignes dans le précédent Bulletin, se sont singulièrement multipliés dans ces dernières années. Les collections de manuscrits formées dans l'Inde, celles que MM. Bühler et Jacobi ont apportées en Europe, notamment celle dont s'est enrichie la Bibliothèque de Berlin, commencent à être activement exploitées. M. Jacobi a édité le premier des Angas, c'est-à-dire le traité par lequel s'ouvre la première division du canon [180] tel qu'il s'est transmis dans la secte des Cvetâmbaras, l'Âcârânga-sûtra, en jaina-prâkrit Âvâramga-sutta<sup>2</sup>. Un deuxième fascicule donnera un glossaire et des extraits des commentaires sanscrits. Celui-ci ne contient que le texte, en grande partie à peu près inintelligible sans ces secours. Il suffit pourtant d'un examen sommaire pour voir que le contenu répond assez exactement au titre du livre, « enseignement de la conduite ». C'est en effet un traité complet de morale et de discipline à l'usage des membres de l'ordre jaina. Aux préceptes se mêlent, comme toujours, des chapitres de nature spéculative ou légendaire. - M. Leumann a publié le premier des Upângas, c'est-à-dire le traité qui est en tête de la deuxième division du canon, l'Aupapâtika-sûtra ou « enseignement relatif à la rémunération (dans une autre existence 3) ». Dans l'introduction, M. Leu-

<sup>1.</sup> A. P. Sinnett, Esoteric Buddhism. Londres, 1883. L'ouvrage vient d'être traduit en allemand: Die Esoterische Lehre oder Geheunbuddhismus. Leipzig, 1885.

<sup>2.</sup> Hermann Jacobi, The Àyâraṃga Sulta of the Çvetâmbara Jains, edited. Part I. Text. Londres, 1882. Fait partie des publications de la Pâli Text Society.

<sup>3.</sup> Ernst Leumann, Das Aupapâtika Sâtra, erstes Upânga der Jama. Einleitung, Text und Glossar. Leipzig, 1883. Forme le 2º fascicule du t. VIII des Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes. L'introduction et les trente-huit premiers chapitres avaient été publiés dès 1882, comme thèse de doctorat.

mann a donné une analyse très détaillée du contenu de ce sûtra. La première partie est formée par le récit d'une visite du roi Kûniya, l'Ajàtaçatru des bouddhistes, à Mahàvìra, le dernier Jina de l'âge actuel. C'est une variation très amplifiée d'un thème qui revient fréquemment dans les sûtras bouddhiques. Les chapitres suivants, qui ont fourni le titre du livre et qui ne se relient au commencement que d'une façon tout extérieure, traitent des diverses conditions dans lesquelles renaissent des êtres, selon qu'ils ont vécu ici bas. C'est la partie la plus intéressante du traité, par les détails qu'elle donne sur les différents ordres mendiants et ascétiques, tant jainas que brahmaniques et autres. Comme trait caractéristique, on remarquera la mention fréquente du suicide religieux. - Un autre Upanga, sur lequel on possédait déjà un mémoire de M. Weber, la Suryaprajñapti, a été soumis à un examen approfondi par M. Thibaut! Le livre est un traité d'astronomie, et [181] c'est au point de vue astronomique que M. Thibaut l'a étudié. Il est un côté pourtant de son travail qui doit nous intéresser ici : Il confirme que la doctrine conservée dans la Sùryaprajñapti se rattache aux anciennes données et qu'elle est antérieure à celle des Siddhantas, qui a subi l'influence de l'astronomie grecque. C'est là un indice sûr que, pour le fond, cette littérature canonique remonte bien au delà de l'époque de sa rédaction définitive. On ne saurait méconnaître l'importance de ces publications du canon jaina. Ce n'est que quand on aura des éditions critiques de l'ensemble ou du moins des principaux de ces écrits, qu'on pourra espérer de voir clair dans un des chapitres les plus curieux de l'histoire religieuse de l'Inde. Il faut convenir pourtant que ce qui en a été publié jusqu'ici, ne nous a pas appris beaucoup de choses nouvelles, ni comme doctrines, ni comme fonds légendaire. Visà-vis du bouddhisme surtout, il y a dans ces livres un manque d'originalité déplorable. A chaque pas on y rencontre les mêmes éléments, à peine déguisés à l'aide de quelques modifications systématiques : on dirait de la marchandise démarquée. Et, malheureusement, il est à craindre que le reste du canon ne soit à l'avenant. C'est du moins l'impression qui ressort de l'analyse magistrale qu'en a faite M. Weber<sup>2</sup> dans un mémoire qui est le

<sup>1.</sup> G. Thibaut, On the Sûryaprajñapti; dans Journal of the Asiatic Society of Benyal, t. XLIX (1880). pp. 107 et 181.

<sup>2.</sup> Albrecht Weber, Ueber die heiligen Schriften der Jaina; dans Indische Studien, t. XVI (1883), p. 221 et XVII (1884), p. 1. Ce mémoire est le résultat du dépouil-

travail capital de ces dernières années sur la littérature sacrée des Jainas.

Les données uniformément précises et par cela même très suspectes que ces livres fournissent sur l'histoire interne du jainisme et sur la naissance des sept anciennes sectes (jusqu'au 1er siècle de notre ère; les deux premières ont eu lieu du vivant du fondateur), ont été réunies par M. Leumann<sup>1</sup>. — M. Jacobi a traité, d'après des documents postérieurs (XII°-XVIe siècles), du huitième schisme, celui des Cvetàmbaras et des Digambaras?, [182] qui paraît avoir éclaté au 1er siècle et qui divise encore actuellement les Jainas en deux grandes Églises rivales. — M. Weber a fait connaître un curieux compendium3 qui résume à partir de là jusqu'au xvie siècle, l'histoire des dix principales hérésies modernes. -A M. Leumann, on doit en outre deux nouvelles versions 4 de la légende d'un saint personnage déjà connu par des travaux de MM. Weber et Jacobi, Kàlakâcârya, sur lequel les données sont contradictoires et qui paraît avoir eu plusieurs homonymes. Ces récits le mettent en rapport avec la domination des Çakas et le roi Câlivâhana, qui paraît tenir dans la légende jaina une place analogue à celle que Kanishka occupe dans celle des bouddhistes. -M. Klatt a donné, d'après des documents modernes, les listes accompagnées de courtes notices historiques, des patriarches de l'Église jaina 5, tels qu'ils se seraient succédé sans interruption, depuis la mort du fondateur, selon la tradition des deux principales subdivisions des Cvetâmbaras, le Kharataragacha et le Tapàgacha. La première liste compte soixante-dix de ces personnages jusqu'en

lement auquel M. Weber a soumis la collection des MSS, jainas de la Bibliothèque de Berlin.

- 1. E. Leumann, Die alten Berichte von den Schismen der Jaina; dans Indische Studien, t. XVII, p. 91.
- 2. H. Jacobi, Ueber die Entstehung der Çvetâmbara und Digambara Sekten; dans Zeitsch. der Deutsch. Morgenl. Gesellsch., t. XXXVIII (1884), p. 1. Je ne vois pas où M. Jacobi prend (p. 16) que les Çvetâmbaras placent ce schisme en 609 de l'ère samvat (56 av. J.-C.). Ni dans ses documents, ni ailleurs que je sache, il n'y a rien de semblable. Partout cette date de 609 est rapportée à l'ère de Mahâvîra (526 av. J.-C.).
- 3. A. Weber, Ueber den Kupakshakauçikâditya des Dharmasâgara, Streitschrift eines orthodoxen Jaina, von Jahre 1573, dans les Sitzungsberichte de l'Académie de Berlin, 27 juillet 1882.
- 4. E. Leumann, Zwei weitere Kalaka-Leyenden; dans Zeitschr. der Deutsch. Morgent. Gesellsch., t. XXXVII, p. 493.
- 5. Johannes Klatt, Extracts from the Historical Records of the Jainas; dans Indian Antiquary, t. XI (1882), p. 245.

1880 A.D.; la deuxième en enregistre soixante-deux jusqu'en 1676. Il va sans dire qu'elles ne sont ni consistantes avec elles-mêmes, ni d'accord l'une avec l'autre. — Enfin M. Jacobi a commencé la publication du Sthavirâvalicarita de Hemacandra (XIIe siècle), une histoire en vers de ces mêmes patriarches.

On ne saurait douter que, pour le moyen âge, soit les dix derniers siècles, ces documents méritent en général confiance. [183] Mais à mesure qu'on remonte plus haut, ils deviennent singulièrement sujets à caution. Au delà de la fixation du canon (v° siècle), il n'y a plus que des souvenirs épars; aux approches de notre ère, une époque particulièrement embarrassante dans l'histoire de l'Inde, ils deviennent absolument informes; quant à la période antérieure, celle des origines, on ne saurait écarter le soupçon que tout le cadre de cette tradition a été fabriqué d'une pièce, après coup. Jusqu'ici, deux points paraissent clairs; c'est que, du jainisme et du bouddhisme, l'un des deux a largement copié l'autre, et que les chances d'originalité ne sont pas en faveur du premier. Il n'a pas, comme son rival, ses inscriptions d'Açoka et sa chronique singhalaise.

C'est en faveur des Jainas, au contraire, que se prononce M. de Milloué, dans un mémoire<sup>2</sup> où il a réuni un grand nombre d'informations utiles touchant cette secte, ses doctrines, son histoire et son état présent. On peut différer avec l'auteur sur la portée qu'il attribue parfois aux faits; mais ceux-ci sont en général recueillis avec exactitude et, si des données d'âge et de valeur fort divers se coudoient un peu pêle-mêle dans son exposé, le défaut, jusqu'à un certain point, était inévitable. — M. Burgess a terminé dans l'Indian Antiquary ses miscellanées sur les Jainas, par une série de communications du plus grand intérêt sur le rituel aujourd'hui en usage parmi eux, sur leurs pratiques et leurs coutumes, et sur la distribution actuelle de leurs sectes<sup>3</sup>. — Enfin, il nous faut mentionner encore les nouveaux spécimens de leurs contes ou

<sup>1.</sup> H. Jacobi, Sthaviravalicharita or Paricishtaparvan, being an Appendix of the Trishashticalâkapurushacharita by Hemachandra. Fascic. I et II. Calcutta, 1883-1884 (Bibliotheca Indica).

<sup>2.</sup> L. de Milloué, Essai sur la religion des Jains. Louvain, 1884. Extrait du Muséon.

<sup>3.</sup> J. Burgess, Papers on Çatruñjaya and the Jainas; dans Indian Antiquary, t. XIII (1884), pp. 191 et 276. Les précédents articles se trouvent au t. II (1873). Depuis le 1<sup>11</sup> janvier 1885, M. Burgess a quitté la direction de cet excellent recueil, fondé par lui en 1872, et dont il avait su faire aussitôt une publication modèle. Ses successeurs

Kathânakas qu'a publiés M. Weber<sup>1</sup>. Ce sont des récits où il [184] n'y a d'édifiant que la fin, semblables en ceci à beaucoup de jâtakas bouddhiques et aussi aux historiettes parfois plus que légères qui servent de thèmes dans nos sermonnaires du moyen âge.

Les Jainas sont les restes d'une église qui se survit à elle-même et qui compte à peine un demi-million de fidèles. Le néo-brahmanisme ou hindouisme est une masse à la fois confuse et compacte de cultes et de croyances infiniment divers, où le passé et le présent, la mort et la vie la plus intense s'associent et se confondent et qui, dans ses limites indécises, comprend de 150 à 200 millions d'adhérents. L'unité de ce vaste assemblage, on la sent plutôt qu'on ne peut la définir. Quant aux divisions qu'on essaierait d'y tracer, il faudrait les multiplier à l'infini pour qu'elles fussent exactes. Aussi la monographie, la notice de détail règnent-elles en maître sur ce domaine, et faudra-t-il nous contenter d'un ordre fort sommaire dans la rapide esquisse qui doit clore ce Bulletin.

Inaccessible aux masses par sa langue et par sa forme, distincte aussi parfois de leurs croyances réelles, bien que les pénétrant à des degrés divers, la tradition littéraire constitue à ces religions une sorte de théologie supérieure, avec laquelle on est trop tenté, en Europe surtout, de les confondre. Parmi ces œuvres de lettrés, qui ont ainsi exercé une influence parfois énorme, mais indirectement, après avoir été remaniées au préalable en des versions populaires, il faut compter au premier rang les Puranas et, entre tous, une œuvre qui doit nous être particulièrement chère, le Bhâgavata Purâna. Restées interrompues par la mort de Burnouf, l'édition et la traduction françaises ont été enfin reprises par M. Hauvette-Besnault<sup>2</sup>. Le nouveau volume, le quatrième de l'œuvre entière, comprend la première partie de ce dixième chant qui décrit la naissance et la jeunesse de Krishna et qui, interprété de mille façons, a [183] défrayé presque à lui seul la dévotion des sectes vishnouites. Dans une préface sobre et substantielle, M. Hauvette-Bes-

sont MM. Fleet et Temple: l'Indian Antiquary ne pouvait passer en de meilleures mains. — Cf. encore dans le même recueit, t. NII, p. 21, la notice de M. K. B. Pāṭhak, The Date of Mahāvīra's Nirvāṇa, as determined in Çaka 1175.

<sup>1.</sup> A. Weber, Ueber das Campakaçresthikathanakam, die Geschichte vom Kaufmann Campaka; dans les Sitzungsberichte de 1Académie de Berlin, 31 mai et 19 juillet 1883. — Ueber das Uttamacaritrakathanakam, die Geschichte des Prinzen Trefflichst; ibidem, 27 mars 1884.

<sup>2.</sup> Le Bhàgavata Purâna ou Histoire poétique de Krishna, traduit et publié en français par Eugène Burnouf. Tome quatrième, par M. Hauvette-Besnault. Paris, 1884.

nault a parfaitement fait ressortir l'importance de ce texte et la place qu'il occupe dans la tradition religieuse de l'Inde. — Dans l'Inde, M. Râjendralâla Mitra a continué la publication du Vâyu-Purâna1. — La grande encyclopédie du culte et de la coutume brahmaniques de Hemâdri, le Caturvargacintâmani, a progressé de dix nouveaux fascicules?. - MM. Cowell et Gough ont achevé et réuni en un volume leur savante traduction du Sarvadarcana-samgraha<sup>3</sup>, qui avait d'abord paru à de longs intervalles (1874-1878) dans les numéros du Pandit. L'œuvre originale, où Mâdhavâcârva. le célèbre commentateur des Vedas et de la Smriti (xive siècle), expose et discute les principes philosophiques des principales écoles et sectes de l'Inde (16 en tout), est écrite en un style extrêmement concis et technique, et il fallait la connaissance profonde des systèmes hindous que possèdent MM. Cowell et Gough, et sans doute aussi des secours qu'on ne peut trouver que dans l'Inde, pour se tirer avec honneur d'un pareil travail. Malgré la compétence tout exceptionnelle des traducteurs, leur version se ressent parfois des difficultés presque insurmontables que leur opposait l'original, et il est tel endroit où, pour être comprise, elle exige autant d'efforts que le texte même de Màdhava. - A cette publication s'en rattache une autre de M. Cowell, celle d'un petit poème intitulé « le Collier de perles des principes vrais 4 », dans lequel un auteur de date incertaine (peut-être antérieur au milieu du xive siècle), défend avec beaucoup de [186] chaleur et d'habileté, contre l'idéalisme absolu du Vedânta, la réalité du monde et des êtres individuels.

Veut-on se faire une idée des remaniements que subissent les œuvres de cette littérature savante sous la main de ceux qui les traduisent aux masses, on ne saurait choisir de meilleurs exemples que la traduction de M. Growse du Râmàyaṇa hindî de Tulsì Dâs<sup>5</sup>

<sup>1.</sup> Râjendralâla Mitra, The Vdyu Purâṇa. A System of Hindu Mythology and Tradition. Edited. Vol. II, fascic. I-V. Calcutta, 1881-1885 (Bibliotheca Indica).

<sup>2.</sup> Pandita Yajñeçvara Smritiratna and Pandita Kamakhyanatha Tarkaratna, Chaturvargacintamani, by Hemadri. Edited. Vol. III, Part I, fascic. I-X. Calcutta, 1881-1885 (Bibliotheca Indica). Ce volume traite des cérémonies funèbres.

<sup>3.</sup> E. B. Cowell and A. E. Gough, The Sarva-darçana-sangraha, or Review of the different Systems of Hindu Philosophy, by Madhava Acharya. Translated. Londres, 1882 (Trübner's Oriental Scries).

<sup>4.</sup> E. B. Cowell, The Tattva-muktåvali of Gauda-pürnananda-chakravarlin, Edited and Translated; dans Journal of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XV (1883), p. 137.

<sup>5.</sup> F. S. Growse, The Ramayana of Tulsi Das, translated from the original Hindi. Allahabad, 1883.

(commencement du xviie siècle), un des livres favoris des vishnouites, ou les fragments du Harivamça de Manbodh (fin du xvIII<sup>e</sup> siècle), en dialecte de Mithilà, publiés par M. Grierson<sup>1</sup>. — Tantôt plus raffinée, tantôt plus vulgaire, cette poésie aboutit à son tour, par des transitions à peine sensibles, aux chants populaires proprement dits. De ceux-ci on trouvera des spécimens aussi curieux que variés et où le vrai fond de la religion de ces peuples se reflète parfois avec une admirable fidélité, dans les collections publiées par MM. Grierson<sup>2</sup> et Temple<sup>3</sup>. Les « Légendes du Penjàb », une véritable Revue mensuelle fondée par M. Temple uniquement en vue de cette poésie populaire et qu'il alimente à lui seul depuis plus de dix-huit mois, méritent une mention spéciale par la richesse des matériaux qu'elles mettent à notre disposition et par le jour qu'elles jettent sur l'état religieux souvent fort étrange des diverses couches de la population si mèlée de ces pays frontières. Nulle part on ne se rendra mieux compte que dans ces chants, combien l'islam et l'hindouisme se sont [187] profondément pénétrés dans ces régions où ils sont en présence depuis plus de dix siècles4.

Parmi les travaux consacrés à l'étude des mouvements sectaires, nous avons à signaler le mémoire de M. Monier Williams sur le vishnouisme et sur la réforme puritaine entreprise au commencement de ce siècle par Svàmi Nàrâyaṇa<sup>5</sup>. L'épître en vers, dans

- 1. C. A. Grierson, Manbodh's Haribans. Part 1. Text: dans Journal of the Asiatic Society of Bengal, t. LI (1882), p. 129.
- 2. Le mème, Some Bihàri Folk-songs; dans Journ. of the Roy. As. Soc of Gr. Britain and Ireland, t. XVI (1884), p. 196.
- 3. R. C. Temple, A Song about Sakhi Sarwar; dans le Calcutta Review, octobre 1884. Some Hindu Songs and Catches fram the Villages in Northern India; ibidem, avril et juillet 1882. Folk-songs from Northern India; Ibidem, avril 1884. Some Hindu Folksongs from the Panjūb; dans Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. LI (1882), p. 151. The Hymns of the Nangipanth; dans Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 1. Les Nangipanths sont une secte d'illuminés du Penjūb oriental, fondée il y a une cinquantaine d'années. The Legends of the Panjūb, nº 1-19. Bombay, 1883-1885. Paraissent par fascicules mensuels depuis août 1883.
- 4. On trouvera aussi de nombreuses informations sur l'histoire religieuse de la province, dans une autre publication mensuelle, fondée également par M. Temple et à la même époque: Panjab Notes and Queries, a Monthly Periodical devoted to the systematic collection of authentic Notes and Scraps of information regarding the country and the people, nº 1-18; Allahabad, 1883-1885. Le 1" numéro est d'octobre 1883.
- 5. Monier Williams, The Vaishnava Religion, with special reference to the Çikshâ-patrî of the modern sect called Svâmi-Narayana: dans Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XIV (1882), p. 287. Sunskrit Text of the Çikshâ-Patrî of the Svâmi-Nârayana Sect, edited (and translated); ibidem, p. 733.

laquelle le fondateur a résumé ses instructions et ses commandements et que M. Williams publie à la suite du mémoire, est un curieux morceau de littérature sectaire. Le début tendrait presque à faire croire que l'auteur a eu quelque vague connaissance des épîtres de saint Paul. - M. Râjendralâla Mitra a donné d'intéressants spécimens de la scolastique des Vaishnavas du Bengale<sup>1</sup> et des subtilités auxquelles on a recours dans ces milieux dévots pour concilier les sentences contradictoires de leurs saints et de leurs docteurs, et pour sauver à la fois les deux doctrines opposées, mais également chères à leur mysticisme, entre lesquelles se partage le Vedânta, celle d'une certaine distinction entre la divinité et le fidèle, et celle de leur unité absolue. - Dans un récit, auquel il a su donner une forme charmante, M. Nateça Çâstrì a raconté l'origine légendaire et décrit les usages d'une autre secte vishnouite, les Crîvaishnavas du Sud, qui se rattachent au célèbre réformateur Râmânuja (XIIe siècle)2. Entre autres détails intéressants, on remarquera le retour partiel de la secte [188] à la norme commune du brahmanisme, qui semble être le lot fatal de toutes ces réformes. - M. Senâthi-Râja a donné d'utiles informations sur les sectes civaïtes de ces mêmes contrées3. Dans son mémoire, il faut distinguer toutefois entre les données modernes, dont l'auteur a fait en général un usage excellent, et ses théories sur l'histoire ancienne de ces religions, où il a montré bien peu de critique. -Enfin, c'est un véritable chapitre de l'histoire des sectes hindoues, que cette tentative d'établir une religion nouvelle faite par l'empereur Akbar, et dont la relation exacte, due à M. de Noer, a été mise à la portée du public français par M. Bonet-Maury 4.

Si de l'histoire des sectes et de leurs doctrines, nous passons à leur culte, nous trouvons un excellent mémoire de M. Burgess sur le rituel çivaïte tel qu'il est en usage dans le sanctuaire de Râmeçvara<sup>5</sup>, à l'extrémité méridionale de la péninsule, en face de Ceylan,

<sup>1.</sup> Råjendralåla Mitra, On the Psychological Tenets of the Vaishnavas; dans Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. LIII (1884), p. 103.

<sup>2.</sup> Paṇḍit S. M. Nateça Çâstrî, The Origin of the Çrivaishṇavas of Southern India; dans Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 252.

<sup>3.</sup> E. S. W. Senâthi-Râja, Quelques remarques sur la secte civaïte chez les Indous de l'Inde méridionale; dans les Annales du Musée Guimet, t. VII, p. 275. Paris, 1884.

<sup>4.</sup> G. Bonet-Maury, L'empereur Akbar. Un chapitre de l'histoire de l'Inde au XV siècle, par le comte F. A. de Noer, traduit de l'allemand. Avec une introduction par Alfred Maury, t. I. Leide, 1883.

<sup>5.</sup> J. Burgess, The Ritual of the Temple of Rameçvaram; dans l'Indian Antiquary, t. XII (1883), p. 315.

un des lieux de pèlerinage les plus fréquentés de l'Inde. — M. Nateca Câstrî a décrit les cérémonies funèbres telles qu'elles se pratiquent en mémoire d'une mère, à un autre sanctuaire fameux, à Siddhapuri en Guiarât 1. — On sait que le culte de ces lieux privilégiés est commun à toutes les sectes et que, à l'époque des grandes fêtes surtout, les fidèles y affluent de toutes les contrées de l'Inde. D'autres pratiques appartiennent plus spécialement à l'une ou à l'autre de ces religions: d'autres encore sont locales ou, bien que largement répandues, affaire de dévotion individuelle. On trouvera en [189] note le relevé de quelques travaux relatifs à ces diverses catégories<sup>2</sup>. Pour les compléter, il faut y joindre ce qui s'est fait sur les domaines voisins, d'une part celui des superstitions et du folklore proprement dit, où se conservent tant d'archaïsmes de la croyance et du culte, d'autre part celui de l'ethnographie pour ce qui concerne notamment les castes méprisées, les tribus nomades ou à demi-sauvages, plus ou moins imparfaitement conquises à l'hindouisme. Mais, ici encore, je dois me contenter de donner en note une simple énumération bibliographique3.

- 1. Pandit S. M. Națeça Çâstrî, Mâtrigayâ at Siddhapuri; ibidem, t. XIII (1884), p. 282. Pour la description de quelques autres sanctuaires célèbres, cf.: lieut.-col. B. R. Branfill, Description of the Great Çiva Temple of Gangai Kondapuram and of some other places in the Trichinopoli District: dans Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. XLIX (1880), p. 1. Râjendralâla Mitra, On the Temples of Deoghar; ibidem, t. LII (1883).
- 2. Arnould Locard, Les Coquilles sacrées dans les religions indoues; dans les Annales du Musée Guimet, t. VII, p. 289. L'auteur aurait dù ajouter à sa liste le çâlagrâma des vishnouites, qui est une ammonite pétrifiée. Sirdàr Gurdyal Singh, Memorandum on the superstitions connected with childbirth, and precautions taken, and rites performed on the occasion of the birth of a child among the Jâts of Hoshiyarpur in the Panjâb, dans Journal of the As. Soc. of Bengal, t. LII (1883), p. 205. E. T. Atkinson, Notes on the history of Religion in the Himálaya of the N. W. Provinces. Part I.; ibidem, t. LIII (1884), p. 39. William Simpson, Pujahs in the Sutlej Valley, Himalayas; dans Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XVI (1884), p. 13. E. Hultzsch, Note on a Bhauma-yantra; dans Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 138. L'objet représenté est un diagramme magique servant d'amulette contre les influences malignes de Mars. Un autre exemplaire du même yantra a été publié par M. Whitley Stokes dans l'Academy du 4 avril 1885, p. 245.
- 3. Rev. Lai Behari Day, Folk-Tales of Bengal. Londres, 1883. Mrs. F. A. Steel and R. C. Temple, Wide-Awake Stories. A collection of Tales told by little Children between Sunset and Sunrise, in the Panjab and Kashmir. Bombay, 1884. La plupart de ces contes avaient paru d'abord dans l'Indian Antiquary, vol. IV-XII. Cf. encore de M. Temple, outre ses Legends of the Panjab et ses Panjab Notes and Queries déjà mentionnés, les articles suivants: Legends of the Murree Hills; dans le Calcutta Review, octobre 1882, et Folklore of the Headless Horseman in Northern India; ibidem, juillet 1883. Pandit Națeca Çâstrî, Folklore in Southern India; dans l'Indian Antiquary, t. XIII (1884), pp. 183, 226, 256, 262, 286; t. XIV, pp. 77, 108.— K. Raghunâthji, Omens from the Falling of House Lizards; ibidem, t. XIV, p. 112. Hugh Fraser, Folklore from Eastern Gorakh-

[190] Après le substantiel compte-rendu de M. Jean Réville!, ie n'ai plus à présenter aux lecteurs de la Revue le beau livre dans lequel M. Goblet d'Alviella a retracé l'histoire du Brâhmasamâi2, cette dernière et si curieuse évolution de l'hindouisme sous l'influence directe de l'Europe. Je n'essaierai pas davantage, après ce qu'en a dit ici M. Goblet d'Alviella lui-même<sup>3</sup>, de revenir sur le schisme qui, une fois de plus, a divisé la jeune Église, ni sur le coup dont elle a été frappée en perdant son chef, Keshub Chunder Sen. Ce n'est pas encore le moment de juger cet homme étonnant, à la fois si sincère et si énigmatique. Ses amis d'Europe ont suivi avec un sentiment de défiance et de malaise ses derniers agissements et le spectacle étrange de cette Église si vite ramenée, sous les dehors les plus modernes, à quelques-unes des pires traditions de la secte hindoue. Reste à savoir ce qu'on fera après lui. L'avenir, et un avenir peut-être rapproché, nous dira si les gens plus sobres à qui la parole est maintenant auront, comme lui, le don de charmer et de parler au grand nombre, ou si, privé de ce souffle puissant, le Brâhmasamâi n'est pas destiné à rester une petite église d'honnêtes gens. Je me bornerai à indiquer quelques publications destinées à défendre les tendances libérales et plus spécialement européennes du Brâhmasamāj, actuellement représentées par le Sâdhâran Brâhmasamāj4.

pur (N. W. P.); dans le Journ. of the As. Soc. of Bengal, t. LII (1883), p. 1. — Rev. C. Swynnerton, Folktales from the Upper Panjâb; ibidem, p. 81. — La littérature classique des contes s'est enrichie des publications suivantes: Heinrich Uhle, Die Vetâlapañcavimçatikâ in den Recensionen des Çivadâsa und eines Ungenannten, mit kritischem Commentar herausgegeben. Leipzig, 1881. Forme le n°1 du vol. VIII des Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes. — L. Feer, Contes Indiens. Les trente-deux récits du trône (Batris-Sinhasan) ou les merveilleux exploits de Vikramâditya, traduit du bengali. Paris, 1883. — C. H. Tawney, The Kathà Sarit Sâgara, or Ocean of the Streams of Story, translated from the original Sanskrit, vol. II. Calcutta, 1881-1884 (Bibliotheca Indica). Reste à publier l'Index.

- N. R. Cumberlege, Some Account of the Bunjarrah Class. Bombay, 1882.— J. Avery, On the Rude Tribes of North-eastern India; dans Proceedings of the Americ. Or. Soc., mai 1882. John C. Nesfield, The Kanjars of Upper India; dans le Calcutta Review, octobre 1883. K. Raghunāthji, Bombay Dancing-girls; dans l'Indian Antiquary, t. XIII (1884), p. 165. S. Mateer, The Pariah Caste in Travancore; dans le Journ. of the Roy. As. Soc. of Gr. Britain and Ireland, t. XVI (1886), p. 180.
- 1. Voir la Revue, t. IX, p. 104. Cf. aussi l'article de M. J. Darmesteter dans la Revue critique du 21 janvier 1884.
- 2. Comte Goblet d'Alviella, L'Evolution religieuse contemporaine chez les Anglais, les Américains et les Hindous. Paris et Bruxelles, 1884.
  - 3. Voir la Revue, t. IX, p. 83.
- 4. Sophia Dobson Collet, Brahmo Samaj versus New Dispensation; dans le Contemporary Review, novembre 1881. The Brahmo Year-book. Brief Records of Work and Life in the Theistic Churches of India. Londres et Edimbourg. Publié chaque année depuis

[191] L'histoire de l'hindouisme en dehors de l'Inde a été non seulement enrichie, mais, sur plusieurs points, créée à neuf au cours de ces dernières années. M. Kern a continué à la suivre dans les monuments littéraires et épigraphiques de l'archipel¹. Mais c'est surtout au Cambodge que les découvertes ont été nombreuses. M. Aymonier, au cours de la mission dont il a été chargé par le gouvernement français, a envoyé plus de 300 inscriptions nouvelles, moitié en sanscrit, moitié en vieille langue khmère, et provenant de toutes les provinces de l'ancien royaume, bien plus étendu que le Cambodge actuel. De cette masse de documents nouveaux, quelques-uns seulement sont publiés²; d'autres sont sur le point de l'être. Mais un examen sommaire de l'ensemble a permis à M. Bergaigne de [192] tracer le cadre de cette histoire hier encore totalement inconnue et d'établir la suite des rois qui ont régné sur ce pays du vie au xiie siècle³. La plupart de ces inscriptions, des anciennes

1876, par Miss Collet. — Paṇḍit Sivanāth Sāstrì: The New Dispensation and the Sādhāran Brāhmo Samāj. Madras, 1881. — The Indian Messenger. A Weekly Journal, mainly devoted to Religious, Social, Moral and Educational Topics. Calcutta. 1.º numéro du 9 septembre 1883. — The Brahma Pocket Almanac. Publisheb by order of the General Committee of the Sadharan Brahma Samaj. Calcutta. Ces diverses publications rendent compte du schisme au point de vue des adversaires du New Dispensation et de Keshub Chunder Sen. Ils donnent en outre les renseignements les plus complets sur l'organisation et l'action de la nouvelle branche de l'Église, le Sādhāran Brāhmasamāj, sur le personnel de ses missions, sur les groupes qui le composent et leur recrutement, sur la statistique des mariages d'adultes et de veuves (c'est là un point essentiel), sur les publications qu'il subventionne, sur ses écoles et ses institutions d'assistance, etc.

- 1. H. Kern, Over den Invloed der Indische, Arabische 'en Europeesche Beschaving op de Volken van den Indischen Archipel. Als Bijdrage ter Beantwoorting der Vraag, in hoeverre het Maleisch-polynesische Ras voor hoogere Beschaving vatbaar is. Leide, 1883. Præve uit et Outjavaansche Râmâyana. Extrait des Bijdragen tot de Taal-, Land-en Volkenkunde von Nederlandsch- Indië. 1883. Eene Bijdrage tot de Kennis van't oude Philippijnsche Letterschrift; ibidem, '4' Volgr. X. Dl. Sanskrit-Inscriptie ter Eere van den javaanschen Vorst Er-langa; ibidem. Sanskrit-Inscriptie van Java, van den Jare 654 Çaka (A. D. 752); ibidem. Un autre mémoire de M. Kern sur des inscriptions sanscrites de la presqu'ile de Malacca, a déjà 'été mentionné plus haut à propos du bouddhisme.
- 2. A. Bergaigne, Une nouvelle inscription cambodgienne; dans le Journal Asiatique, t. XIX (1882), p. 208. A. Barth, Inscriptions sanscrites du Cambodge: ibidem, t. XX (1882), p. 195. L'Inscription sanscrite de Han Chey; ibidem, t. I (1883), p. 160. Le mémoire de M. Senart sur une autre de ces inscriptions a déjà été mentionné plus haut, à propos du bouddhisme. M. Aymonier a publié une partie des résultats auxquels l'a conduit l'étude des textes en langue khmère: Quelques notions sur les inscriptions en vieux khmèr; ibidem, t. I, p. 441 et t. II (1883), p. 199. Avec notes de M. Bergaigne,
- 3. A. Bergaigne, Rapport sur les Inscriptions du Cambodge; dans le Journal Asiatique, t. XX (1882), p. 139. Chronologie de l'ancien royaume khmêr; ibidem, t. II (1884), p. 51.

surtout, appartiennent au brahmanisme civaïte; quelques-unes sont vishnouites; plusieurs sont en l'honneur de Civa-Vishnu ne formant œu'une seule personne, et établissent l'existence de ce culte dès le vire siècle, avec une précision et une abondance de preuves qu'on cherchait vainement dans les inscriptions de date ancienne de l'Inde propre. Sur d'autres points encore elles contribuent à éclairer l'histoire religieuse et littéraire de la mère patrie. Elles ne nous disent rien jusqu'ici de l'origine de cette civilisation hindoue transplantée de toute pièce sur les bords du Mekong. Mais elles nous montrent des brahmanes venus de l'Inde gangétique et s'alliant à la famille royale. Il est donc probable que le brahmanisme s'est établi là comme il l'a fait ailleurs, comme il continue à le faire sous nos yeux parmi les aborigènes de l'Inde : il vient avec le brahmane, et le brahmane, qui n'est ni un missionnaire, ni un condottiere, arrive dès qu'il se trouve un chef qui veuille le recevoir. - Pour l'état actuel du Cambodge et ce qui reste de cette vieille splendeur, on consultera avec fruit le récent ouvrage de M. Moura 1.

En fait d'ouvrages traitant de l'hindouisme en général, je n'en indiquerai que deux, également recommandables, bien qu'à des titres divers: l'un, de M. Monier Williams², que les lecteurs de la Revue connaissent déjà³ et qui est la description la plus complète et la plus exacte que nous ayons de l'ensemble [193] de ces cultes étranges; l'autre, de sir A. Lyall⁴, qui est l'analyse la plus pénétrante de leur substance en quelque sorte et du milieu dans lequel ils s'agitent. C'est à peine si l'on s'aperçoit à la lecture que le volume est une collection d'articles détachés, si bien la pensée de l'auteur s'y appelle et s'y répond d'un bout à l'autre. Que sir Lyall explore la région frontière où la religion confine à la sorcellerie, ou qu'il étudie la formation d'une tribu de nomades, d'un clan râjpoute, d'une secte ou d'une caste nouvelle; qu'il dissèque, le scalpel à la main, cet organisme complexe, la conscience religieuse d'un véritable Hindou, ou qu'il montre combien le brah-

<sup>1.</sup> J. Moura, Le Royaume du Cambodge, 2 vol. Paris, 1883.

<sup>2.</sup> Monier Williams, Religious Thought and Life in India. An Account of the Indian peoples, based on Life's Study of their Literature and on Personal investigation of their own country. Part I. Vedism, Bråhmanism, and Hinduism. 2. édition. Londres, 1885. La 1. édition est de 1883. Les deux chapitres sur le védisme et le brahmanisme ne sont qu'une sorte d'introduction: le livre est en réalité un exposé de l'hindouisme.

<sup>3.</sup> Voir l'article de M.A. Réville, t. X, p. 97.

<sup>4.</sup> Sir Alfred C. Lyall, Asiatic Studies. Religious and Social. Londres, 1882.

manisme est resté jusqu'à nos jours une religion envahissante; partout on retrouve chez lui la même observation patiente et fine, la même imagination brillante au service d'une pensée soucieuse d'aller au fond des choses. Peut-être, sur quelques points, une connaissance plus intime de l'ancienne littérature eût-elle amené l'auteur à modifier ses conclusions, à ne pas confondre, par exemple, l'ancien avatâra, comme celui de Krishņa, avec la divinisation moderne du guru, et à distinguer plus nettement l'un et l'autre de ce que l'Occident a connu sous le nom d'apothéose. Mais ce sont là des taches légères. Même quand on est obligé de différer d'avec lui, sir A. Lyall reste toujours suggestive, comme disent nos voisins : il invite à penser et c'est l'essentiel.

Il ne me reste plus qu'à signaler quelques publications qui ont porté sur l'ensemble de ce vaste développement religieux unique au monde, qui commence aux chants du Veda et finit au Bràhmasamaj. M. de Milloué, l'actif directeur du Musée Guimet, a fait précéder le nouveau catalogue du musée d'un précis succinct des principales religions de l'extrême Orient et en particulier de l'Inde, qui ne vise pas à l'originalité, mais qui est en général exact et répond parfaitement au but du livre, d'orienter et de guider le visiteur de la collection<sup>1</sup>. — [194] Mgr Laouënan a entrepris davantage. Missionnaire dans l'Inde, il a été frappé, dès son arrivée dans le pays, des points de ressemblance que les livres hindous présentent avec l'Écriture, et, comme il acceptait de bonne foi la haute antiquité qu'on attribuait à ces livres, cette découverte l'avait ieté dans un grand trouble. Plus tard seulement, à la lecture de quelques pages de Wilson et de Max Müller, il s'aperçut que cette antiquité était surfaite, et c'est cette conviction qu'il se propose de faire partager à ses lecteurs. Le premier volume 2, seul paru, ne traite proprement que de l'ancienne littérature. Mais les aperçus de l'auteur n'en rayonnent pas moins sur toutes les époques de l'histoire religieuse de l'Inde, et c'est ce qui m'a décidé à réserver son livre pour la fin. Il y a beaucoup de travail et de solide savoir dans ce volume de Mgr Laouënan, et, mieux que cela, un accent de

<sup>1.</sup> L. de Milloué, Catalogue du Musée Guimet. Première partie : Inde, Chine et Japon, précédée d'un aperçu sur les religions de l'Extrême Orient et suivie d'un Index alphabé tique des noms des divinités et des principaux termes techniques. Nouvelle édition. Lyon, 1883.

<sup>2.</sup> Mgr Fr. Laouënan, de la Société des Missions Etrangères, évêque titulaire de Flaviopolis, vicaire apostolique de Pondichéry, Du Brâhmanisme et de ses rapports avec le judaïsme et le christianisme. T. I. Pondichéry, 1884.

droiture et de sincérité qui commande le respect. Malheureusement il s'y joint un déplorable manque de critique. L'auteur est instruit, mais il n'est pas bien informé. Il s'arrête à prouver des choses qui depuis cinquante ans n'ont plus besoin d'être prouvées, et il montre à chaque pas qu'il n'est pas bien au courant de la manière dont ces questions sont posées aujourd'hui. Sa grande préoccupation est d'obtenir pour les livres hindous la date la plus basse possible, une date inférieure à celle de la donnée correspondante dans l'Écriture et, pour cela, une assertion périmée de Wilford viendra combler au besoin les lacunes de la critique moderne. La date une fois trouvée, la source du témoignage hindou n'est plus à chercher. Ce serait faire injure à Mgr Laouënan et à son œuvre que de faire intervenir ici M. Jacolliot, et pourtant, il faut bien le dire, tout cela est bien un peu du Jacolliot retourné.

Les deux autres ouvrages qu'il nous reste à mentionner, sont également des œuvres d'apologétique. Mais on ne saurait, pour la partie du moins qui seule peut nous concerner ici, [195] leur reprocher, comme au précédent, le manque d'information. L'un, qui est de M. l'abbé de Broglie<sup>1</sup>, a déjà été présenté aux lecteurs de la Reque<sup>2</sup>. M. A. Réville a signalé en bon juge l'élégance du livre; il a rendu hommage à la parfaite courtoisie, à la large et courageuse équité de l'auteur, qui sont le vrai libéralisme en pareille matière, et je n'ai point à y revenir après lui. Je n'ai pas à m'occuper non plus de la partie spéculative et apologétique de l'ouvrage. Mais je suis heureux de rendre un hommage sans réserve à la parfaite mesure et à la compétence avec lesquelles M. l'abbé de Broglie a traité des religions de l'Inde. Dans un cadre restreint, il n'a rien omis d'essentiel. Les faits ne sont nullement arrangés en vue d'une cause à défendre; ils sont présentés fidèlement, avec leurs justes proportions et, chose rare quand l'écrivain n'est pas de la partie, la couleur est en général exacte jusqu'à la nuance. Sur plus d'un point on peut ne pas être de l'opinion de l'auteur, parce qu'en tout ceci il y a encore infiniment de matière à débat; mais cette opinion, on n'a jamais à l'écarter comme arriérée et en dehors de la science: elle est toujours soutenable par des arguments strictement scientifiques. Comme œuvre apologétique, ce livre est, parmi nous du moins, un signe des temps.

<sup>1.</sup> L'abbé de Broglie, Problèmes et Conclusions de l'histoire des religions. Paris, 1885.

<sup>2.</sup> Voir la Revue, t. X, p. 362.

L'ouvrage du P. de Cara<sup>1</sup> n'est pas, comme le précédent, une œuvre d'un seul jet. C'est une collection d'articles écrits par le savant jésuite dans la revue italienne la Civiltà cattolica, et le livre se ressent de ce mode de composition; il est fait un peu de pièces et de morceaux. De plus, il est essentiellement polémique: l'auteur se propose de défendre le christianisme contre la critique moderne, et, pour cela, il porte hardiment la guerre sur le terrain même de l'ennemie. Il montre combien plusieurs de ses positions avancées sont [196] faibles, et à quelle anarchie ont abouti en peu d'années les études comparatives de linguistique, de mythologie, d'histoire des religions. Appliquant ensuite à ces prémisses le procédé de la définition propre et de la conséquence nécessaire, il conclut que ces doctrines mouvantes ne sont pas une science et qu'elles ne sauraient avoir raison contre la théologie, qui, elle, est une science. C'est aller peut-être un peu vite en besogne; mais ce n'est pas par ce côté que j'ai à apprécier ici l'ouvrage du P. de Cara. La valeur de ses critiques est indépendante des conclusions qu'il en tire, et on ne saurait nier que très souvent il a touché juste. Le livre est écrit de verve, et l'auteur, qui est de tempérament batailleur, n'a pas toujours la main légère. Il y a là, contre des écrivains éminents, des savants illustres et hautement respectables, des vivacités de langage que je regrette d'autant plus, que le P. de Cara, je le sais d'expérience, n'est nullement incapable d'estimer et d'aimer des gens qui ne pensent pas comme lui. Mais ces intempérances sont surtout de forme. Pour le fond l'auteur est en général fort bien informé, et on ne peut s'empêcher d'admirer la compétence dont il fait preuve en des sujets si divers. Ce qu'il dit en particulier de l'Inde et des nombreuses questions que soulève l'histoire de ses religions, est, à peu de chose près, d'une parfaite exactitude. Le livre aura été plus qu'utile, s'il parvient à montrer au public et à certains esprits trop prompts à s'enflammer, combien plusieurs loci communes de la science contemporaine sont encore matière à litige.

1. P. Cesare A. de Cara, Esame critico del sistema filologico e linguisto applicato alla mytologia e alla scienza delle religioni. Prato, 1884.





## TABLE DES MATIÈRES

## DU PREMIER VOLUME

## I. LES RELIGIONS DE L'INDE

| I.   | Religions védiques<br>Rig-Veda |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 15  |
|------|--------------------------------|-----------|-----------|--------|-------|--------|---------|------|---|---|---|-----|
| 11.  | Brahmanisme.                   |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   |     |
|      | I. Rituel                      |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 47  |
|      | II. Spéculations               | philoso   | phiqu     | es .   |       |        |         |      |   |   |   | 68  |
|      | III. Déclin                    |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 86  |
| III. | Bouddhisme                     |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 97  |
| ĮV.  | Jainisme                       |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 129 |
| ٧.   | Hindouisme                     |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 140 |
|      | I. Les divinités               | sectaire  | s         |        |       |        |         |      |   |   |   | 145 |
|      | II. Histoire et d              | loctrines | des se    | ctes.  |       |        |         |      |   |   |   | 166 |
|      | III. Sectes réfori             | matrices. |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 207 |
|      | IV. Culte                      |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 218 |
| Та   | ble de concordai               | ace       |           |        |       |        |         | •    |   |   |   | 253 |
|      | II. BULL                       | REL       | RELIGIONS |        |       | L'INDE |         |      |   |   |   |     |
|      | (E <b>x</b> trait              | s de la F | evue (    | de l'H | istoi | ire de | s relig | ions | ) |   |   |     |
| I.   | Bulletin de 1880.              |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   |     |
|      | Mythologie arye                | nne       |           |        | •     |        |         | •    |   | • |   | 257 |
|      | Religions de l'In              | de        |           |        |       |        |         | ٠    |   | • | • | 271 |
| II.  | Bulletin de 1881.              |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 291 |
| III. | Bulletin de 1882.              |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 315 |
| IV.  | Bulletin de 1885 .             |           |           |        |       |        |         |      |   |   |   | 354 |

. . ··

٠.

